
1 
 

 
เจดีย์ช้างล้อม 

(เจดีย์ประดับตกแต่งฐานด้วยประติมากรรมรูปช้าง) 
 ในนครศรีธรรมราชและภาคใต้ตอนบน  

 

 

 

สำนักศิลปากรที่ 12 นครศรีธรรมราช 

กรมศิลปากร 

กระทรวงวัฒนธรรม 

 



2 
 

เจดีย์ช้างล้อม 
(เจดียป์ระดับตกแต่งฐานด้วยประติมากรรมรูปช้าง) 

 ในนครศรธีรรมราชและภาคใต้ตอนบน 
  

      รวบรวมและเรียบเรียงโดย 
   นางศิริพร สังข์หิรัญ นักโบราณคดีชำนาญการพิเศษ  

มกราคม 2569 
 

เจดีย์ประดับตกแต่งฐานด้วยประติมากรรมรูปช้างหรือเจดีย์ช้างล้อมเป็นเจดีย์ที่มีการสร้างประติมากรรม
รูปช้างประดับที่ฐานเจดีย์ สันนิษฐานว่าเมื่อแรกสร้างในดินแดนประเทศไทยนั้น เป็นช่วงเวลาที่ได้รับอิทธิพล
พระพุทธศาสนาลังกาวงศ์ ในราวพุทธศตวรรษที่ 18 เจดีย์ช้างล้อมพบในภาคต่างๆของประเทศไทย ทั้งภาคเหนือ 
ภาคกลางและใต้ โดยเฉพาะในภาคใต้ของประเทศไทยนั้นพบหลักฐานการสร้างเจดีย์ที ่ส่วนฐานประดับด้วย
ประติมากรรมรูปช้างอยู่ในซุ้มเป็นพื้นที่แรกๆของประเทศไทย โดยพบเจดีย์รูปแบบดังกล่าวตั้งแต่บริเวณภาคใต้
ตอนบนไปจนถึงภาคใต้ตอนล่าง ซึ่งมีการสร้างสืบต่อมาถึงสมัยรัตนโกสินทร์ เนื่องจาก ช้าง มีในความเชื่อทาง
ศาสนามาอย่างยาวนานทั้งศาสนาพราหมณ์และพระพุทธศาสนา 

  คติความเชื่อเกี่ยวกับช้างตามความเชื่อของศาสนาพราหมณ์ บทบาทของช้างได้ปรากฏขึ้นอย่างชัดเจนใน
สมัยพระเวท ซึ่งช้างได้กลายเป็น พาหนะของพระอินทร์ ในสมัยหลังพระเวท และมีต่อมาจนถึงยุกมหากาพย์ จนถึง
ยุดที่เกิดคติของชาวพื้นเมือง เช่น คติเรื่องช้างก็ได้เข้าไปผสมผสานเป็นส่วนหนึ่งของ ศาสนา ศาสนา จึงทำให้
บทบาทและความสำคัญของช้างไปปรากฏในคัมภีร์ของศาสนาต่าง ๆ อีก   ในสมัยอินเดียโบราณก็ยังมีหลักฐาน
ทางประวัติศาสตร์กล่าวถึงราชวงศ์ช้าง (ราชวงศ์มตังคะ Matangrs ช้าง) อีกด้วย บทบาทของช้างในศาสนา
พราหมณ์-ฮินดู  ช้างได้กลายเป็นสัตว์ศักดิ์สิทธิ์ ในฐานะพาหนะของพระอินทร์ ซึ่งเป็นเทพบนสวรรค์ มีหน้าที่
ควบคุมดินฟ้าอากาศ ประทับอยู่บนเขาพระสุเมรุ มีพาหนะสีขาวชื่อ เอราวัต หรือเอราวัณ พระอินทร์เป็นเทพ แห่ง
พายุฝน ช้างจึงเป็นสัญลักษณ์ของเมฆฝนไปด้วย บางครั้งก็เป็นสัญลักษณ์ของความม่ังคั่ง สมบูรณ์ หรืออาจเป็นช้าง
แห่งจักรวาล คือผู้รักษาทิศ (ตะวันออก) นอกจากนี้ ช้างยัง เข้าไปเกี่ยวข้องกับเทพในศาสนาฮินดูคือพระพิฆเนศวร 
ซึ่งเป็นเทพที่ได้รับความนิยมอย่างกว้างขวางในฐานะเทพแห่งอุปสรรค ซึ่งเป็นผู้ก่อหรือทำลายอุปสรรคต่าง ๆ ได้ 



3 
 
หรือนำไปสู่ความเป็นที่สุดแห่งความรู้ของโลกนี้1คติความเชื่อเกี่ยวกับช้างตามความเชื่อของศาสนาพราหมณ์ใน
ประเทศไทยมีบันทึกไว้อย่างชัดเจนในรูปแบบของตำราคชศาสตร์ ที่กล่าวถึงกำเนิดของช้าง 4 ตระกูล2 

สำหรับความคติความเชื่อเกี่ยวกับช้างในพระพุทธศาสนา ในคัมภีร์ของศาสนาพุทธได้กล่าวถึงช้างสำคัญ ๆ 
ที่เชื่อว่ามีฤทธิ์ มีอำนาจ มีกำลังมาก มีความอดทนเป็นเลิศ มีความฉลาด จดจำเก่ง มีความคุ้นเคยกับมนุษย์ จาก 
หลักฐานทางโบราณคดีที่ปรากฎให้เห็นที่เป็นศิลปโบราณวัตถุ รูปช้างที่เนื่องในพุทธศาสนาในรูปแบบต่าง ๆ กัน 
และมีความหมายต่างกันออกไป บ้างเจ้ามามีบทบาทและเกี่ยวข้องใน พุทธประวัติและชาดกบางเรื่อง พระพุทธเจ้า
ในพระชาติพระโพธิสัตว์ ได้เสวยพระชาติเป็น พญาช้างถึง 7 พระชาติ และมีช้างเข้ามาประกอบอีก 7 พระชาติ  
เช่นในเรื่องฉันทันตชาดก และ หัสติงชาดก เป็นต้น  ในพุทธประวัติได้มีช้างเข้ามาเกี่ยวข้องหลายตอน เช่น ตอน
ประสูตรตอนทร มานช้างนาฬาคีรี และตอนที่เสด็จจารึกไปยังป่าลิไลยกะ เป็นต้น3    

คติเจดีย์ช้างล้อมหรือเจดีย์ประดับตกแต่งฐานด้วยประติมากรรมรูปช้าง 
ช้างปรากฏอยู่ในความเชื่อทั้งในพระพุทธาศาสนาและศาสนาพรหม์ จึงปรากฏอยู่ในศิลปกรรมเนื่องใน

ศาสนามาอย่างยาวนาน สำหรับการนำช้างมาตกแต่งฐานของเจดีย์นั้น นักวิชาการได้เสนอข้อมูลไว้ อาทิ 
   ตามคติในไตรภูมินั้นไม่ได้กล่าวถึงลักษณะหน้าที่ของช้างมาก แต่ตามคติความเชื่อและความสัมพันธ์กับ
พุทธศาสนาแล้วช้างมีบทบาทมาก การนำช้างมาประดับในลักษณะเช่นนี้ คือ โผล่ออกมาจากส่วนฐานครึ่งตัว 
ส่วนบนเอาไว้ น่าจะทำตามคติที่ว่าช้างนั้นคอยค้ำจุนพระศาสนาเอาไว้  และคตคิวามเชื่อคอยแบกส่วนบนก็เท่ากับ
คอยค้ำจุนศาสนาให้ยืนยงให้มั่นคงต่อไป ที่ช้างคอยค้ำจุนศาสนาเช่นนี้ดูมีความสัมพันธ์กับที่ว่าช้างก็เป็นผู้ให้กำเนิด
ศาสนา เพราะตามคติตอนพระนางสิริมหามายาทรงพระสุบินว่าได้มีช้างเผือกสู่พระครรภ์ แล้วพระนางก็ทรงครรภ์ 
จึงเป็นลักษณะที่เห็นได้ชัดว่าช้างได้เข้ามาจุติเป็นพระพุทธเจ้า ดังนั้นคติความเชื่อนี้เมื่อช้างให้กำเนิดพระศาสนา
แล้วก็น่าจะคอยรักษาให้คงอยู่ต่อไป ประกอบกับพละกำลังมหาศาลของช้างจึงได้มีการทำช้างในลักษณะที่คอย
แบกส่วนบนเอาไว้4 

    คติเรื่องช้างค้ำตามคติของศาสนาพราหมณ์ ซึ่งตามคัมภีร์ของศาสนาพราหมณ์ได้มีกล่าวถึงเรื่องข้างยืน
แบกโลกอยู่ใต้โลกหรือจักรวาลอยู่ ๔ ทิศ มี ๔ เชือกเรียกว่าช้างแห่งจักรวาล ช้างเหล่านี้ทำหน้าที่เป็นช้างค้ำ

 
  
 1 กิติพงษ์ สนเล็ก, “บทบาทของช้างในสมัยอยุธยา” (สารนิพนธ์ การศึกษาระดับศิลปศาสตร์
บัณฑิต สาขาโบราณคดี ภาควิชาโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร),๒๕34, 17-18. 

2 ดูเพ่ิมเติมใน หอสมุดแห่งชาติ. นิทรรศการช้างมงคลhttps://www.nlt.go.th/service/1565  
3 กิติพงษ์ สนเล็ก, “บทบาทของช้างในสมัยอยุธยา”, 18. 
4 อนันต์ ชูโชติ, “เจดีย์วัดช้างรอบ อ.เมือง จ.กำแพงเพชร” (สารนิพนธ์ การศึกษาศิลปะศาสตร์ 

บัณฑิต   ภาควิชาโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร), 2523, 40. 

https://www.nlt.go.th/service/1565


4 
 
จักรวาล หรือค้ำโลก ส่วนในคัมภีร์ของพุทธศาสนาไม่เคยมีการกล่าวถึงเรื่องช้างค้ำหรือช้างที่ยืนแบกโลกหรือแบก
จักรวาล แต่ในคัมภีร์พุทธศาสนาก็ยกย่องช้างว่า เป็นสัตว์ที่มีอำนาจ มีความสง่างาม ฉะนั้นการ ที่พบศิลปกรรมรูป
ช้างค้ำตามโบราณสถานในพุทธศาสนาจึงมีความหมายเป็นว่าช้างนั้นทำหน้าที่แบกหรือคำโบราณสถาน ซึ่งหมายถึง
ช้ำค้ำพุทธศาสนานั่นเอง โดยทั่วไปศิลปกรรมรูปช้างค้านิยมทำเป็นประติมากรรมรูปช้างแบกหรือรองรับอยู่ที่ฐาน
ของ โบราณสถานเป็นแถวต่อเนื่องกันและมีมากกว่า ๔ เชือก ศิลปกรรมรูปช้างค้ามีปรากฏอยู่ท้ังที่โบราณ สถานใน
ศาสนาพุทธและศาสนาพราหมณ์ ซึ่งความหมายของคติเรื่องข้างคำของทั้ง ๒ ศาสนาแตกต่าง กันในรายละเอียด 
ส่วนรูปแบบทางศิลปกรรมนั้นไม่แตกต่างกัน5 
               ความหมายของการนำช้างมาประดับศาสนสถานนั้นมีนักวิชาการได้ศึกษาตีความไว้หลาย
แนว สรุปได้คือ ช้างในฐานะสัญลักษณ์แห่งพระจักรพรรดิราชช้างในฐานะองค์ประกอบของสัญลักษณ์แห่งจักรวาล 
ช้างในฐานะความดีงามและผู้อุปถัมภ์ค้ำชูพระพุทธศาสนา สร้างข้ึนเพื่อเป็นอนุสรณ์ในการชนะการทำสงคราม6  

ประติมกรรมช้างค้ำในประเทศอินเดียและประเทศใกล้เคียง 
 ประติมากรรมรูปช้างค้ำมีพบทั้งในประเทศอินเดียและ ที ่ในประเทศอินเดียนิยมทำ
ประติมากรรมรูปช้างค้ำเป็นประติมากรรมแบบลอยตัวเห็นเฉพาะส่วนหัวของช้างยืน หันหน้าออกรองรับอยู่
โดยรอบที่ฐานของโบราณสถาน   ในประเทศลังกาก็พบประติมากรรม  รูปช้างค้ำยืนรองรับอยู่ที่ฐานเจดีย์หลาย
แห่งและมีลักษณะรูปแบบเหมือนกับที่พบในประเทศอินเดีย นอกจากนี้ในจามปาก็มีประติมากรรมรูปข้างค้ำซึ่ง
นิยมทำเป็นประติมากรรมรูปช้าง เห็นทั้งตัวพันด้านข้างเป็นประติมากรรมนูนต่ำรองรับอยู่ที่ฐานโบราณสถานทั้งยัง
ทำประติมากรรมรูปสิงห์ที่อยู่ในท่าแบกสลับไว้ก็มี   วัสดุที่ใช้ทำประติมากรรมรูปช้างค้าที่พบในประเทศอินเดียและ
ประเทศใกล้เคียงส่วนใหญ่ทำด้วยวิธีการก่ออิฐฉาบปูนปูนปั้น และสลักหิน 

    คติการใช้รูปช้างรองรับสถาปัตยกรรมในประเทศอินเดีย - ลังกา   มีปรากฏแล้วตั้งแต่ 
ศิลปะยุคอินเดียโบราณ มีตัวอย่างการใช้รูปช้างรองรับสถาปัตยกรรม พบที่ถ้ำปิตัลโขระ รัฐมหาราษฎร์   ซึ่งปรากฏ
การสลักรูปช้างที่ใช้รองรับฐานระเบียงด้านหน้าวิหารถ้ำในพุทธ ศาสนาที่เกิดจากการเจาะภูเขาให้เป็สถาปัตยกรรม 
ซึ่งจัดอยู่ในศิลปะอินเดียโบราณสมัยราชวงศ์ สาตวาหนะตอนต้น อายุราวพุทธศตวรรษที่ ๔ -๕ ส่วนการนำช้างมา
ประดับที่ฐานสถูปเจดีย์นั้น พบเป็นครั้งแรกในศิลปะลังกาที่สถูปรุวันเวลิซึ่งสร้างขึ้นในราวปลายพุทธศตวรรษที่ ๔ 

 
 5 สมชาติ มณีโชติ, “คติเรื่องช้างในพุทธศาสนาจากหลักฐานศิลปะโบราณวัถุแบบทวาราวดี” 
(วิทยานิพนธ์การศึกษาระดับมหาบัณฑิต สาขาโบราณคดีสมัยประวัติศาสตร์ ภาควิชา โบราณคดี บัณฑิตวิทยาลัย 
มหาวิทยาลัยศิลปากร), ๒๕๒๔, 159-160. 

6  ฉัตตริน เพียรธรรม, “เจดีย์ช้างล้อมวัดมเหยงคณ์ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา รูปแบบและ 
ความสัมพันธ์กับสถูปที่มีหัตถีปราการในศิลปะลังกา” (วิทยานิพนธ์การศึกษาระดับมหาบัณฑิต สาขา
ประวัติศาสตร์ศิลปะ ภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร), ๒๕56, 30-38. 



5 
 
ซึ่งก็อยู่ร่วมสมัยกับศิลปะอินเดียโบราณเช่นกัน ส่วนในแผ่นดินใหญ่อนุทวีปอินเดียนั้นก็พบในศิลปะคันธาระ เช่น
สถูปที่ซากโบราณสถานตาปา-อิ-คาฟาริฮา เมืองฮัดดา ประเทศอัฟกานิสถาน ศิลปะคันธาระอายุราวพุทธศตวรรษ
ที่ ๖-๕ และสถูปวัดเจาเลียน เมืองตักศิลา ศิลปะคันธาระตอนปลายราวพุทธศตวรรษที่ ๑๐-๑๑ และนอกเหนือจาก
สถูปทางพุทธศาสนา แล้ว ก็ยังพบการประดับช้างไว้ที่ฐานของศาสนสถานของศาสนาฮินดู เช่น ศาสนสถานไกลาส 
ในกลุ่มถ้ำเอลโลรา ในรัฐมหารา ในรัฐมหาราษฎร์ ซึ่งสลักฐานเป็นช้างและสิงห์โผล่ออกมาครึ่งตัวยืนรองรับฐาน 
สลับกันไปอายุระหว่างพุทธศตวรรษที่ ๑๑-๑๓ และยังพบที่ฐานของอาคารศาสนสถาน เมืองพาทามิ ซึ่งสร้างขึ้นใน
ราวพุทธศตวรรษที่ ๑๒ รวมทั้งฐานขอ ธรรมราชารถะ และ เทราปตีรถะ ซึ่งเป็นอาคารศาสนสถานในศาสนาฮินดู 
สลักขึ้นจากหินก้อนเดี่ยวๆสร้างขึ้นในพุทธศตวรรษที่ ๑๒ ที่เมืองมามัลละปุรัม รัฐทมิฬนาทู อายุระหว่างพุทธ
ศตวรรษท่ี ๑๑-๑๓7  

 การนำช้างมาประดับตกแต่งส่วนฐานของเจดีย์ปรากฏชัดเจนในศิลปะลังกา ที่เรียกกันว่า 
“หัตถีปราการ” โดยรูปแบบของสถูปที่มีหัตถีปราการในศิลปะลังกามีลักษณะโดยรวมกล่าวคือประกอบด้วยฐาน
ขนาดใหญ่ที่มีสัดส่วนค่อนข้างเตี้ย มีรูปประติมากรรมช้างเรียงรายอยู่โดยรอบโดย โผล่ศีรษะ ลำตัวส่วนหน้า และ
ขาหน้าออกมาจากผนังของฐาน โดยผนังที่มีรูปช้างนี้ก่อสูงเป็นกำแพงล้อมรอบฐาน จนเกิดพื้นที่ด้านในกลายเป็น
ลานประทักษิณาบนฐานกว้างนั้นอันสะท้อน ความหมายของคำว่า “หัตถีปราการ” ฐานซึ่งใช้เป็นลานประทักษิณนี้
รองรับองค์สถูปที่เป็น ศูนย์กลางสำคัญของวัด ซึ่งสถูปองค์ดังกล่าวเป็นสถูปที่มีความสำคัญ โดยอาจจะบรรจุพระ
บรม สารีริกธาตุของพระพุทธเจ้าหรือสร้างลงบนสถานที่ที ่พระพุทธเจ้าเคยเสด็จมาในอดีต และยังมักจะพบ
องค์ประกอบทางด้านสถาปัตยกรรมอ่ืนๆ อันสะท้อนคติความเชื่อของภูมิจักรวาลในพุทธศาสนา ที่เกี่ยวข้องกับเขา
พระสุเมรุอันเป็นศูนย์กลางของจักรวาล หรือเป็นที่ประทับของพระพุทธเจ้าในฐานะผู้เป็นศูนย์กลางของจักรวาล 
เช่นการพยายามถ่ายทอดสัญลักษณ์เขาสัตตบริภัณฑ์ หรือดินแดนทวีปทั้ง ๔ ที่อยู่รอบเขาพระสุเมรุ ลงไปในของที่
บรรจุในกรุของสถูป และการ ก่อวหัลกฑะทั้ง 4 ด้าน เป็นต้น 8 

  ลักษณะของหัตถีปราการเจดีย์ช้างล้อมในศรีลังกา ซึ่งแม้จะผ่านการบูรณะมาหลายยุค
หลายสมัย แต่ก็เป็นที่เชื่อกันว่าช่างชาวศรีลังกายังคงสามารถรักษารูปแบบดั้งเดิมของสถูปหัตถีปราการเหล่านี้ไว้ 
ได้มากพอสมควร โดยส่วนฐานช้างล้อมนี้แม้จะถูกบูรณะขึ้นใหม่แต่กำแพงทางด้านทิศตะวันตก บางส่วนยังรักษา
สภาพเดิมไว้ มีช้างทั้งหมดจำนวน ๓๔๔ เชือก ก่ออิฐสอปูนมีเฉพาะส่วนหัวและขาหน้าหันตรงออกมา เหลือ
ร่องรอยการฉาบปูนอยู่บางส่วน ควรจะเคยใส่งาจริง แม้ว่าไม่พบร่องรอยของสีแต่ก็ควรจะเคยมีการทาสีมาก่อน 
รวมทั้งมีการประดับหินมีค่าหลักฐานจากคัมภีร์มหาวงศ์กล่าวว่าหัตถีปราการนี้สร้างขึ้นในรัชสมัยของพระเจ้าสัทธา

 
7 ฉัตตริน เพียรธรรม, เจดีย์ช้างล้อมวัดมเหยงคณ์ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา รูปแบบและ

ความสัมพันธ์กับสถูปที่มีหัตถีปราการในศิลปะลังกา,31 
8  เรื่องเดียวกัน, 41-42. 



6 
 
ติสสะราวต้นพุทธศตวรรษที่ ๕ แต่หลักฐานการขุดค้นทำให้ทราบว่าส่วนหัตถีปราการนี้ถูกสร้างขึ้นในช่วงพุทธ 
ศตวรรษท่ี ๑๖ แต่ก็ควรเป็นการสืบทอดจากรูปแบบที่มีมาอยู่ก่อนแล้ว9 

 สถูปรุวันเวลิเป็น ๑ ใน ๑๖ มหาโสฬสสถาน และเป็นที่เคารพของชาวพุทธศรีลังกาสูงสุด
เหนือกว่าพระสถูปเจดีย์องค์ใดในประเทศเพราะสร้างขึ้นตรงที่พระพุทธเจ้าเคยเสด็จมาประทับและยังประดิษฐาน
พระบรมสารีริกธาตุสำคัญไว้ภายใน จึงเปรียบเสมือนเป็นองค์แทนของพระพุทธเจ้าเอง คติการสร้างสถูปเจดีย์แทน
พระพุทธเจ้าในฐานะของผู้ที่เป็นศูนย์กลางของจักรวาล หรือเขาพระสุเมรุจึงสะท้อนอยู่ในสถูปรุวันเวลิ โดยมีองค์
สถูปซึ่งเป็นแกนกลางของจักรวาล เปรียบเสมือนเขาพระสุเมรุอันสูงใหญ่ และยอดเขาพระสุเมรุนั้น ยังเป็นที่ตั้งของ
สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ ในสถานที่ที่พระพุทธเจ้าเคยเสด็จไปประทับจำพรรษาเพื่อแสดงธรรมโปรดพุทธมารดาแล้ว ก็ 
ยังเป็นที่ตั้งของเจดีย์จุฬามณีซึ่งบรรจุพระเกศาธาตุและพระทันตธาตุของพระพุทธเจ้าอีกด้วย10 

 

 

ประติมากรรมช้าง สถูปรุวันเวลิ เมืองอนุราธปุระ 

 ที่มา : ฉัตตริน เพียรธรรม, “เจดีย์ช้างล้อมวัดมเหยงคณ์ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา  
รูปแบบและความสัมพันธ์กับสถูปที่มีหัตถีปราการในศิลปะลังกา” (วิทยานิพนธ์การศึกษาระดับมหาบัณฑิต สาขา

ประวัติศาสตร์ศิลปะ ภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร), ๒๕56. 

 
9 ฉัตตริน เพียรธรรม, “เจดีย์ช้างล้อมวัดมเหยงคณ์ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา รูปแบบและ 

ความสัมพันธ์กับสถูปที่มีหัตถีปราการในศิลปะลังกา”, 45. 
10  เรื่องเดียวกัน, 47. 



7 
 
 

 

ฐานช้างล้อมโพธิฆรพ ต้นพระศรีมหาโพธิ์ วัดมหาวิหาร เมืองอนุราธปุระ ประเทศศรีลังกา 

 ที่มา : ฉัตตริน เพียรธรรม, “เจดีย์ช้างล้อมวัดมเหยงคณ์ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา รูปแบบและ 
ความสัมพันธ์กับสถูปที่มีหัตถีปราการในศิลปะลังกา” (วิทยานิพนธ์การศึกษาระดับมหาบัณฑิต สาขา
ประวัติศาสตร์ศิลปะ ภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร), ๒๕56.  
 
เจดีย์ช้างล้อมในประเทศไทย 

ในประเทศไทยพบศิลปกรรมรูปช้างค้ำจากศิลปะแบบทวารวดีซึ่งพบจากจังหวัดนครปฐมมี 
ลักษณะแตกต่างไปจากประติมากรรมรูปช้างที่พบจากประเทศอินเดียและประเทศใกล้เคียงคือเป็นภาพนูนต่ำทำ
ด้วยดินเผาสีแดง แต่ก็อยู่ในท่ายืนแบกหรือรองรอบหันหน้าออกตรงเหมือนกับ ประติมากรรมรูปข้างค้ำที่พบได้
ทั่วไป ซึ่งโดยทั่วไปประติมากรรมรูปช้างค้ำที่ยืนหันหน้า ออกตรงจะนิยมทำเป็นประติมากรรมลอยตัวมากกว่า จาก
การศึกษาทางโบราณคดี พบว่ามีการนำช้างมาสร้างสรรในงานศิลปกรรมทางพุทธศาสนามาอย่างยาวนาน ตั้งแต่
สมัยทวารวดี ที่พบศิลปกรรมรูปช้างแบ่งออกได้เป็น 5 กลุ่ม คือ ศิลปกรรมรูปช้างจากคติเรื่องช้างค้ำ ศิลปกรรมรูป
ช้างจากคติเรื่องช้างประจำทิศ ศิลปกรรมรูปช้างจากคติเรื่องช้างที่เป็นบริวารของเทพและเทพี ศิลปกรรมรูปช้างที่
แสดงภาพเล่าเรื่องในพุทธศาสนา และศิลปกรรมรูปช้างแบบอื่นๆ ที่ไม่ได้แสดงคติอย่างชัดเจนคติเรื่องช้างที่สำคัญ
และนิยมทำในศิลปะแบบทวารวดี คือ การทำรูปช้างที่แสดงภาพเล่าเรื่องในพุทธศาสนา โดยเฉพาะเรื่องที่เกี่ยวกับ
ชาดกเป็นส่วนใหญ่ ส่วนการสร้างศิลปกรรมรูปช้างประจำทิศนั้นมีทั้งการทำตามคติเรื่องสัตว์ประจำทิศโดยมีช้างอยู่
ประจำทิศตะวันออก และยังได้ทำตามคติเรื่องช้างประจำทิศทั้ง 8 ทิศ ที่เรียกว่า ช้างโลกบาล นอกจากนี้การทำ
ศิลปกรรมรูปช้างที่เป็นบริวารของเทพและเทพีได้ทำตามคติที่ว่าช้างหมายถึงน้ำ โดยทำในรูปแบบของสัญลักษณ์
คชลักษมี และที่แปลกออกไปคือการทำสัญลักษณ์คชลักษมีประดับไว้ที่วงธรรมจักร ซึ่งเป็นลักษณะเฉพาะที่พบใน



8 
 
ศิลปะแบบทวารวดีเท่านั้น อย่างไรก็ตามรูปแบบทางศิลปะของรูปช้างจากศิลปะแบบทวารวดีตามที่ได้ทำการศึกษา
ครั้งนี้ ก็มีลักษณะรายละเอียดที่แตกต่างไปจากศิลปกรรมรูปช้างที่พบในประเทศอินเดียและประเทศใกล้เคียงอยู่
บ้าง ทั้งนี้เป็นวิธีการถ่ายทอดรูปแบบทางศิลปะตามความเหมาะสมในแต่ละท้องถิ่น11 
  ต่อมาในพุทธศตวรรษที่ 18 เมื่อพระพุทธศาสนาลังกาวงศ์เผยแผ่เข้าในยังดินแดนประเทศไทย  
ศิลปะแบบลังกาจึงส่งอิทธิพลต่อศิลปกรรมเนื่องในพุทธศาสนา จึงปรากฏเจดีย์ช้างล้อมขึ้นในประเทศไทย เจดีย์
ประเภทนี้มีหลักฐานที่เก่าแก่ที่พบในไทยก็คือ พระบรมธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราชที่สร้างขึ้นในราวพุทธศตวรรษที่ 
๑๘ และได้ปรากฏในศิลปะสุโขทัยและอยุธยาและสืบต่อมาถึงรัตนโกสินทร์ โดยแต่ละยุคสมัย จะมีความสัมพันธ์
กับ ศิลปะลังกา ศิลปะสุโขทัย ศิลปะพุกาม ศิลปะอยุธยาและศิลปะรัตนโกสินทร์ จึงมีรูปแบบของเจดีย์ช้างล้อมที่มี
รายละเอียดบางประการคล้ายคลึงและแตกต่างกันไป  

                     เจดีย์ช้างล้อมศิลปะสุโขทัยที่สร้างในยุคระหว่างพุทธศตวรรษที่ ๑8-๒๑ พบจำนวน ๑๒ องค์นั้น 
ส่วนใหญ่ที ่ปรากฏ คือ จำนวน 8 องค์ ไม่มีการทำลานประทักษิณที ่รองรับด้วยช้างแต่อย่างใด เพียงนำ
ประติมากรรมช้างมาล้อมแบกรองรับองค์เจดีย์เพียงอย่างเดียว แม้จะยังคงแนวคิดทางด้านประติ มานวิทยา
เกี่ยวกับความเชื่อเรื่องจักรวาลของอินเดียโบราณอยู่เช่นเดิม ซึ่งแม้ไม่ผิดจากความหมาย ของคำว่า “หัตถีปราการ” 
แต่ลักษณะของการใช้งานทางด้านสถาปัตยกรรมของฐานช้างล้อมนี้ กลับ แตกต่างกับ “หัตถีปราการ” ที่ปรากฏใน
สถูปเจดีย์ของศิลปะลังกาอย่างสิ้นเชิง เพราะฐานสถูปที่มีหัตถีปราการในศิลปะลังกานั้น เน้นหน้าที่ของการใช้เป็น
ลานประทักษิณรอบองค์สถูป ส่วนฐาน ช้างล้อมของเจดีย์สุโขทัยนั้น แค่แสดงถึงสัญลักษณ์ทางประติมานวิทยาของ
ความเชื่อเรื่องจักรวาล12  

                     ในสมัยอยุธยา ปรากฏการสร้างเจดีย์ช้างล้อมทีว่ัดมเหยงคณ์ เป็นเจดีย์ที่สร้างขึ้นในราวปลาย
พุทธศตวรรษที่ ๒๐ โดยได้รับอิทธิพลมาจากพุทธศาสนาฝ่ายลังกาวงศ์ ซึ่งแพร่หลายอยู่ในดินแดนเอเชียตะวันออก
เฉียง ได้สมัยนั้น จากรูปแบบที่มีองค์ระฆังขนาดใหญ่แบบลังกา ฐานประทักษิณล้อมด้วยช้างปูนปั้นในผัง สี่เหลี่ยม
กว้างและมีสัดส่วนเตี้ยตามรูปแบบหัตถีปราการที่พบในลังกาและน่าจะเป็นเจดีย์ที่ถ่ายทอดรูปแบบหัตถีปราการมา
จากลังกาได้ใกล้เคียงท่ีสุดที่พบในประเทศไทย 

 

 
11 สมชาติ มณีโชติ, “คติเรื่องช้างในพุทธศาสนาจากหลักฐานศิลปะโบราณวัตถุแบบทวารวดี  

วิทยานิพนธ์” (การศึกษาระดับศิลปศาสตร์มหาบัณฑิต  โบราณคดีสมัยประวัติศาสตร์ มหาวิทยาลัยศิลปากร), 
2524. 

12 ฉัตตริน เพียรธรรม, “เจดีย์ช้างล้อมวัดมเหยงคณ์ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา รูปแบบและ 
ความสัมพันธ์กับสถูปที่มีหัตถีปราการในศิลปะลังกา”, 55. 



9 
 

 

วัดช้างล้อม จังหวัดสุโขทัย 
ที่มา:อุทยานประวัติศาสตร์สุโขทัย กรมศิลปากร 

 

 

เจดีย์ช้างล้อม วัดมเหยงค์ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา 

ที่มา: https://gis.finearts.go.th/fineart/archaeological 



10 
 

 

เจดีย์ช้างล้อม (เจดียป์ระดับตกแต่งฐานด้วยประติมากรรมรูปช้าง) ในนครศรีธรรมราชและภาคใต้ตอนบน 
ในภาคใต้ของประเทศไทย พบการตกแต่งส่วนฐานเจดีย์ด้วยช้างล้อมมาตั้งแต่ราวพุทธศตวรรษที่ 18  

โดยมีพระบรมธาตุเจดีย์ วัดพระมหาธาต วรวิมหาวิหาร เป็นเจดีย์ที่มีช้างล้อมรอบฐานที่มีขนาดใหญ่มากท่ีสุดและมี
ความเก่าแก่มากที่สุด โดยพระบรมธาตุเจดีย์เมืองนครศรีธรรมราช เป็นต้นแบบให้กับเจดีย์ช้างล้อมในพื้นที่ภาคใต้
และพื ้นที ่อื ่นๆอีกหลายองค์ ประติมากรรมรูปช้างที ่พบในภาคใต้ สามารถแบ่งออกได้เป็น 2 กลุ ่มหลัก 
ประกอบด้วย  ประติมากรรมรูปช้างแบบลอยตัวอยู่ในซุ้ม และประติมากรรมรูปช้างนูนต่ำไม่อยู่ในซุ้ม จากหลักฐาน
ที่หลงเหลือถึงปัจจุบันพบเจดีย์ช้างล้อมหรือเจดีย์ประดับตกแต่งฐานด้วยประติมากรรมรูปช้างในนครศรีธรรมราช 
พื้นที่ภาคใต้ตอนบน ได้แก่ พระบรมธาตุเจดีย์ วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร จังหวัดนครศรีธรรมราช พระบรม
ธาตุสวี  จังหวัดชุมพร เจดีย์พ่อท่านในกุฏิ จังหวัดชุมพร เจดีย์วัดใน จังหวัดสุราษฎร์ธานี  เจดีย์วัดควนท่าแร่ 
จังหวัดสุราษฏร์ธานี เจดีย์วัดวังไทร จังหวัดนครศรีธรรมราช และในภาคใต้ตอนล่าง อาทิ สุวรรณลิกเจดีย์           
วัดพะโคะ จังหวัดสงขลา พระเจดีย์วัดเขียนบางแก้ว จังหวัดพัทลุง  
 
 

  

  
 

เจดีย์ที่ตกแต่งส่วนฐานด้วยประติมากรรมช้าง ในภาคใต้ของประเทศไทย 



11 
 

พระบรมธาตุเจดีย์ วัดพระมหาธาตุ วรมหาวิหาร 

 วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร  เดิมเรียกว่า วัดพระบรมธาตุ เป็นวัดใหญ่  ตั้งอยู่ภายในเขตกำแพงเมือง
โบราณค่อนมาทางทิศใต้ เนื้อที่ ๒๕ ไร่ ๒ งาน มีถนนราชดำเนินตัดผ่านหน้าวัด  เข้าใจว่าเดิมคงเป็นถนนโบราณ  
ประวัติการสร้างวัดไม่มีหลักฐานปรากฎแน่ชัดนอกจากประวัติจากตำนานที่กล่าวถึงการก่อสร้างพระมหาธาตุ ซึ่ง
เป็นเอกสารที่เขียนขึ้นจากคำบอกเล่าภายหลังเหตุการณ์จริงเป็นเวลายาวนานมาก  หลักฐานทางเอกสารที่ชัดเจน
ปรากฏขึ้นในสมัยรัชกาลที่ ๖  แห่งกรุงรัตนโกสินทร์  กล่าวว่าวัดนี้เป็นวัดที่ไม่มีพระสงฆ์จำพรรษา  ต่อมาพระเจ้า
บรมวงศ์เธอเจ้าฟ้ายุคลฑิฆัมพร  กรมหลวงลพบุรีราเมศวร์  อุปราชมณฑลปักษ์ใต้ทรงอาราธนาพระสงฆ์จากวัด
เพชรจริกมาดูแลรักษาวัด และคราวที่รัชกาลที่ ๖  เสด็จประพาสเมืองนคร  ได้โปรดพระราชทานนามวัดว่า วัดพระ
มหาธาตุวรมหาวิหาร ตามประกาศกระทรวงธรรมการ แผนกสังฆการี เรื่องจัดระเบียบพระอารามหลวง ลงวันที่ 
๓๐ กันยายน ๒๔๕๘ 
 ประวัติจากตำนานที่เล่าเรื่องการก่อสร้างพระบรมธาตุมีหลายสำนวน  สามารถประมวลเนื้อหาได้ว่าเมื่อ
พระพุทธเจ้าเสด็จดับขันธ์ปรินิพพาน  เมืองต่าง ๆ ในแว่นแคว้นชมพูทวีปได้แบ่งพระบรมสารีริกธาตุไปเก็บรักษา
เคารพบูชา  มีเมืองหนึ่งชื่อเมืองทนธบุรี  ได้พระทันตธาตุมาเก็บรักษาไว้  ต่อมามีกษัตริย์จากเมืองอ่ืนยกทัพมาเพ่ือ
ขอแบ่งพระทันตธาตุ  กษัตริย์สิงหราชเจ้าเมืองทนธบุรีเห็นว่าจะรักษาเมืองไว้มิได้  จึงให้พระนางเหมชาลาและ
เจ้าชายทนทกุมารพระธิดาและพระโอรสอัญเชิญพระทันตธาตุลงเรือหนีไปลังกา เผอิญเรือกำปั่นถูกพายุพัด  เรือ
แตก  ทั้งสองพระองค์มาขึ้นฝั่ง ณ หาดทรายแก้ว  แล้วฝังพระทันตธาตุไว้  เรื่องราวดำเนินต่อไปจนทั้งสองพระองค์
ได้กลับไปลังกาโดยมีพระทันตธาตุสวนหนึ่งยังฝังอยู่ที่หาดทรายแก้วต่อมาพระเจ้าศรีธรรมโศกราชได้มาพบพระ
ทันต-ธาตุและโปรดให้สร้างพระบรมธาตุเจดีย์ ประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุและสร้างเมือง ณ หาดทรายแก้ว จน
สำเร็จเมืองดังกล่าวก็คือ เมืองนครศรีธรรมราช  พระบรมธาตุเจดีย์ก็คือ  พระบรมธาตุเจดีย์ นครศรีธรรมราช ซึ่ง
เชื่อกันว่าเดิมเป็นเจดีย์แบบอิทธิพลศิลปะศรีวิชัย  คือเป็นเจดีย์ทรงมณฑป  มีหลังคาเป็นสถูปห้ายอดคล้ายพระ
บรมธาตุเจดีย์ที่อำเภอไชยา  จังหวัดสุราษฎร์ธานี  อายุราวพุทธศตวรรษที่ ๑๓ - ๑๕  ต่อมาพระสถูปแบบศรีวิชัย
ทรุดโทรมลง จึงได้มีการสร้างเจดีย์องค์ใหญ่ทรงลังกาซ่ึงเป็นเจดีย์องค์ปัจจุบันครอบไว้  เชื่อกันว่าในขณะนั้นคือราว
พุทธศตวรรษที่  ๑๘  อิทธิพลพุทธศาสนาแบบลังกาในดินแดนนครศรีธรรมราชเข้มแข็งมาก  นครศรีธรรมราชจึง
ได้รับอิทธิพลทั ้งศาสนาและศิลปกรรมจากลังกา  ศาสตราจารย์หม่อมเจ้า สุภัทรดิศ  ดิศกุลทรงวินิจฉัยว่า          
พระบรมธาตุเจดีย์ปัจจุบันมีลักษณะคล้ายเจดีย์กิริเวเทระ ในเมืองโปโลนนารุวะ  ประเทศศรีลังกา  สร้างในสมัย
พระเจ้าปรากรมพาหุมหาราช  ราวต้นพุทธศตวรรษท่ี ๑๘  พระบรมธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราชก็ควรสร้างหลังมาก
จากนั้น ส่วนสถาปัตยกรรมอื่น ๆ  ภายในวัดพระมหาธาตุฯ ล้วนเป็นของที่สร้างขึ้นในสมัยอยุธยาเป็นส่วนใหญ่จะมี
สิ่งก่อสร้างในสมัยธนบุรีและรัตนโกสินทร์ตอนต้นอยู่บ้าง เช่น วิหารทับเกษตร วิหารพระแอด  เป็นต้น 
 
 
 
 



12 
 
  องค์พระบรมธาตุนครศรีธรรมราช 
  ลักษณะทางสถาปัตยกรรมของ องค์พระมหาธาตุ เป็นเจดีย์ทรงกลมแบบลังกาหรือเรียกว่าทรงโอ
คว่ำ ฐานของพระบรมธาตุเป็นฐานบัวรูปสี่เหลี่ยมจัตุรัสท้องไม้สูง แต่ละด้านของฐานมีซุ้มหัวช้างยื่นออกมาด้านละ 
๖ ซุ้ม ยกเว้นด้านทิศเหนือมี ๔ ซุ้ม เพราะติดส่วนบันไดทางขึ้นสู่ลานทักษิณในวิหารพระม้าท่ีเราขึ้นมา  ถัดจากฐาน
ชั้นนี้ขึ้นไปน่าจะมีฐานบัวสี่เหลี่ยมเตี้ย ๆ รับอีกชั้นหนึ่งก่อนถึงลานประทักษิณ ฐานบัวชั้นนี้ส่วนบัวคว่ำถูกสัน
หลังคาทับเกษตรปิดอยู่ เห็นเฉพาะส่วนบัวหงายและฐานหน้ากระดานบนที่มีเครื่ องถ้วยประดับอยู่โดยรอบ ส่วน
บนสุดของฐานบัวเป็นลานทักษิณ มีกำแพงแก้วทั้ง ๔ ด้าน บนหลังกำแพงประดับด้วยใบเสมาดินเผา ฉัตรและ
บังสูรย์ มีเจดีย์ทิศประดับตามมุมทั้งสี่ ลักษณะจำลองย่อส่วนจากพระบรมธาตุ และบนสันหลังคาวิหารทับเกษตรมี
รางระบายน้ำจากลานทักษิณ ปลายท่อทำเป็นรูปหัวสัตว์ปูนปั้นรวมทั้งหมด ๑๐ ราง 
  จากลานทักษิณข้ึนไปเป็นส่วนของมาลัยลูกแก้วปากระฆัง ( เส้นผ่าศูนย์กลาง ๒๑.๙๘ เมตร) องค์
ระฆัง  และบัลลังก์ที่มีเครื่องถ้วยประดับตกแต่งอยู่เป็นจำนวนมาก   เหนือบัลลังก์เป็นก้านฉัตรมีเสาหาน ๘  เสา  
ประดับลวดลายปูนปั้นปิดทองเป็นรูปพระมหาสาวกยืนเวียนเป็นทักษิณาวรรต  ประนมมือทั้งแปดองค์มีพระนาม
ดังนี้ 
 

  ๑. พระโกณฑัญญเถระ  ๒. พระมหากัสสปะเถระ 
  ๓. พระสารีบุตรเถระ  ๔. พระอุบาลีเถระ 
  ๕. พระอานนท์เถระ  ๖. พระควัมปติเถระ 
  ๗. พระโมคัลลานเถระ  ๘. พระราหุลเถระ 

ถัดข้ึนไปเป็นชุดปล้องไฉนมีทั้งหมด ๕๒ ปล้อง จนถึงบัวกาบปลีทองคำ  (บัวคว่ำ – บัวหงาย)    
ต่อจากระดับกาบปลีทองคำจนถึงปลายยอดสุดของพุ่มเรือนรัศมี เป็นส่วนประกอบของปลียอด ซึ่งหุ้มด้วยทองคำ
ทั้งหมดรวมบัวคว่ำบัวหงาย หนักประมาณ ๑๖๑ กิโลกรัมเศษ รอบชั้นของปลียอด ประดับตกแต่งด้วยพลอยหลาก
สี ลูกแก้ว ลูกปัดสีต่าง ๆรวมทั้งเครื่องทองประเภทแหวนร้อยรัดด้วยลวดทองคำ พระพุทธรูปห้อยแขวนอยู่รอบปลี
ยอดเป็นจำนวนมาก ส่วนพุ่มเรือนรัศมีซึ่งเป็นส่วนที่สูงที่สุดหรือเป็นส่วนปลายยอดสุดประดับตกแต่งด้วยลูกแก้วทำ
เป็นรูปสาแหรก ทรงพุ่มข้าวบิณฑ์ ยอดบนสุดมีหม้อทองคำหรือบาตรทองคำ ๑ ใบ  

ที่ปลียอดพระบรมธาตุปรากฏจารึก จารอยู่บนแผ่นทองที่หุ้มปลียอด  เท่าที่พบและอ่านแปลได้มี 
จำนวน ๕๒ แผ่น  ส่วนใหญ่จารึกเป็นอักษรไทย และอักษรขอม ข้อความส่วนใหญ่จะบอกวันเดือนปี ที่ทำการซ่อม
สร้างแผ่นทอง รวมทั้งบอกนามและถิ่นพำนักของผู้บริจาค จารึกบนแผ่นทองเป็นหลักฐานว่ามีการนำแผ่นทองขึ้น
ไปบูรณะหลายช่วงเวลาด้วยกัน  ศักราชที่เก่าที่สุดอยู่ในสมัยอยุธยา ตรงกับรัชกาลสมเด็จพระเอกาทศรถ  พ .ศ. 
๒๑๕๕ 
  สัดส่วนของพระบรมธาตุนั้น เคยมีการวัดไว้ด้วยมาตรวัดความยาวแบบไทย (วา-ศอก-คืบ-นิ้ว) ได้
ความสูงจากพื้นถึงยอด ๓๗ วา หรือ ๗๔ เมตร บ้างก็ว่า ๓๘ วา ๒ ศอก  หรือ  ๗๗  เมตร แต่จากการบูรณะของ
กรมศิลปากร ได้มีการวัดระยะสัดส่วนต่าง ๆ อย่างละเอียดโดยใช้มาตรวัดเป็นเมตริก  มีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 

ระดับพ้ืนวิหารทับเกษตร  -  พ้ืนทักษิณ        ๕.๐๐ เมตร 
ระดับพ้ืนทักษิณ  - บัวปากระฆัง                 ๓.๑๐ เมตร 

 ระดับผิวปากระฆัง  -  หลังองค์ระฆัง           ๙.๘๐ เมตร 
หลังองค์ระฆัง  -  หลังบัลลังก์                     ๕.๓๐ เมตร   



13 
 

หลังบัลลังก์ – ถึงฐานบัวปล้องไฉน    ๓.๑๕ เมตร 
ฐานบัวปล้องไฉน  - ใต้บัวกาบปลีทองคำ             ๑๗.๕๕ เมตร 

 ใต้บัวคว่ำกาบปลีทองคำ  -  หลังบัวหงายกาบปลีทองคำ   ๑.๒๐ เมตร     
 หลังบัวกาบปลีทองคำ – ปลายสุดของปลียอดทองคำ     ๑๐.๘๙ เมตร     
      รวมความสูงของพระบรมธาตุทั้งหมดจากระดับพ้ืนดินถึงปลายยอด  ๕๕.๙๙ เมตร13  
 
 
 

 
 

พระบรมธาตุเจดีย์ บันทึกภาพจากมุมมองด้านบน 
 
 
 
 

 
13 สำนักศิลปากรที่ 14, โบราณสถานแหล่งโบราณคดีนครศรีธรรมราช (เอกสารอัดสำเนา), 2-

4.     



14 
 
 
 ประติมากรรมรูปช้างบริเวณฐานพระบรมธาตุเจดีย์ 
 

การประดับตกแต่งส่วนฐานเจดีย์องค์พระบรมธาตุนครศรีธรรม ด้วยประติมากรรมปูนปั้นรูปช้าง 
ไม่ปรากฏหลักฐานเอกสารที่ระบุชัดเจนถึงปีสร้าง แต่ได้ปรากฏว่ามีการกล่าวถึงอยู่ในเอกสารโบราณที่เขียนขึ้นใน
สมัยอยุธยาและสมัยรัตนโกสินทร์  เช่น  

ในเอกสารตำนานเมืองนครศรีธรรมราช กล่าวถึงไว้ความตอนหนึ่งว่า 
 “... กบวนพระศรีรัตมหาธาตุ ... แลหวางพะนั้นมีช้างล่อหัว ๒๒ ตัวๆ สูง 3 สอก  บนทิพคิรียนั้น

...”  
จดหมายระยะทางไปตรวจราชการแหลมมลายู ร.ศ.๑๒๑ พระนิพนธ์ในสมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์ 

เธอ เจ้าฟ้ากรมพระยานริศรานุวัดติวงศ์ เฉพาะเมืองนครศรีธรรมราชเสด็จตรวจราชการตั้งแต่วันพฤหัสบดี ที่ ๑๙ 
มิถุนายน ร.ศ.๑๒๑ โดยตรวจราชการที ่อำเภอพังไกรเป็นที ่แรกและทรงตรวจราชการไปจดสุดแดนเมือง
นครศรีธรรมราชที่คลองท่าแพรกอำเภอสิชล ต่อแดนอำเภอ กาญจนดิษฐ์  เมื่อวันที ่ ๕ กรกฎาคม ร.ศ.๑๒๑ 
กล่าวถึงไว้ความตอนหนึ่งว่า 

 “...อาทิตย์ ๒๒ มิย. ๑๒๑ เช้า ๒.๑๕ ขึ้นช้างพังเล็บดำออกจากที่พักคลองชเมา ไปตามทางสาย
โทรเลขบนเนินทราย...ออกจากนั้นไปดูพระระเบียงฐานพระธาตุ เปนเพิงลงมาจากฐานทักษิณ มีพระสอง
ชั้นชั้นในเก่า มีคูหากับเสาคั่นกัน ในคูหามีช้างครึ่งตัว ที่เสามีพระยืนในเรือนแก้วรูปต่างๆกัน ชั้นนอกมีพระ
ซ้อนหน้าออกมาอีกแถวหนึ่ง เปนของทำทีหลัง เดิมรูปพระอยู่กับกำแพงเฉยๆ เขาเห็นว่าตากแดดฝนไม่
ควรจึงทำระเบียงเติม ทำพระเติมอีกแถวหนึ่ง แต่ที่เติมนี้ก็ไม่ต่ำกว่า ๒๐๐ ปีแล้ว...” 

จดหมายเหตุประพาสหัวเมืองปักษ์ใต้ ร.ศ.๑๒๘ ของสมเด็จพระบรมโอรสาธิราช โดยเสด็จเข้า 
เขตแดนเมืองนครศรีธรรมราชเมื่อวันที่ ๒๑ พฤษภาคม ร.ศ.๑๒๘(พ.ศ.๒๔๕๒) และเสด็จออกจากแดนเมือง
นครศรีธรรมราชเมื่อวันที่ ๒๙ พฤษภาคม ร.ศ.๑๒๘ กล่าวถึงไว้ความตอนหนึ่งว่า วันที่ ๒๘ พฤษภาคม รัตน        
โกสินทรศก ๑๒๘ 

 “…แล้วจึงทรงเสด็จพระราชดำเนินทอดพระเนตรในพระระเบียง ซึ่งติดอยู่กับฐานพระบรมธาตุ 
มีหลังคาต่อเพียงแค่ฐานชุกชี รอบฐานชุกชีมีเป็นรูปช้างโผล่ออกมาจากคูหาครึ่งตัว ตามตำนานว่าช้างนี้
รองรับรอดฐาน ในพระระเบียงนี้มีพระพุทธรูปประดิษฐานเรียงรายไว้เป็นระยะรอบ ถึงวันพระมีสัปบุรุษ
มาประชุมฟังธรรมบ้าง สนทนาธรรมบ้าง ฟังอ่านหนังสือเก่าๆบ้าง…” 
 เมื่อพิจารณาจากข้อความที่ปรากฏอยู่ในเอกสารโบราณ พบว่าเอกสารที่บันทึกถึงประติมากรรม

รูปช้างที ่อยู ่บริเวณฐานของพระบรมธาตุเจดีย์วัดพระมหาธาตุ วรมหาวิหารนั ้น เป็นการบันทึกขึ ้นในสมัย
รัตนโกสินทร์ ข้อมูลที่บันทึกไว้เป็นการบันทึกข้อมูลโดยรวมของประติมากรรมรูปช้างที่บันทึกว่าเป็นช้างครึ่งตัว สูง 
3 ศอก (1.50เมตร) ยืนล่อหัวอยู่ในคูหา ส่วนประวัติการสร้างหรือการตกแต่งประติมากรรมรูปช้างไม่มีบันทึก
รายละเอียดไว้แต่อย่างใด  

  



15 
 

สภาพปัจจุบันของประติมากรรมรูปช้าง 

ปัจจุบันบริเวณฐานเจดีย์ของพระบรมธาตุเจดีย์ วัดพระมหาธาตุ วรมหาวิหาร ประดับด้วย 
ประติมากรรมปูนปั้นรูปช้างยืนอยู่ภายในซุ้ม จำนวน 22 ซุ้ม ประจำด้านเหนือ จำนวน 4 ซุ้ม ด้านใต้ จำนวน 6 
ซุ้ม ด้านตะวันออกจำนวน 6 ซุ้ม และด้านตะวันตกจำนวน 6 ซุ้ม ไม่ปรากฏซุ้มช้างประจำมุมแต่อย่างใด ซุ้มมี
ขนาดสูง  ประมาณ 2.02 เมตร กว้างประมาณ 1.65 เมตร ประติมากรรมรูปช้าง  ยืนออกจากจากซุ้มปรากฏ
เพียงสองขาด้านหน้า ช้างมีใบหูเล็กและมีงวงยื่นยาวจรดพ้ืน ส่วนงามีขนาดสั้น ลักษณะของประติมากรรมรูปช้างมี
ร่องรอยการบูรณะมาแล้ว เช่น ในพ.ศ.2550 แต่ประติมากรรมรูปช้างบางตัวยังพบร่องรอยการตกแต่งลวดลาย
ด้วยการเขียนสีด้วยสีแดงและสีดำในส่วนต่างๆ เช่น  หัว  ใบหน้า หน้าอกและขา เป็นต้น  

มีข้อสังเกตบางประการเก่ียวกับประติมากรรมปูนปั้นรูปช้างแห่งนี้ ที่มีลักษณะทางกายภาพของ 
ช้างที่มีใบหูเล็ก งาสั้น อันเป็นลักษณะทั่วไปของช้างที่เรียกกันว่า ช้างนรการ หรือ ช้างสีดอ ซึ่งช้างแบบนี้พบมากใน
ประเทศศรีลังกาและในประเทศไทย14  

ลักษณะของซุ้ม ซุ้มช้างล้อมของพระบรมธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราช   ซุ้มปูนปั้นมีรูปทรงอย่างซุ้ม 
หน้านาง   เป็นซุ้มเรียบไม่มีการตกแต่งลวดลายแต่อย่างใด  แต่ก็ยังคงสามารถสังเกตเห็นรูปทรงพุ่มทรงกลมที่
ปลายซุ้มทั้งสอง ข้างได้อย่างชัดเจนซึ่งยังสะท้อนถึงอิทธิพลศิลปะลังกาอย่างแท้จริง 15 คล้ายกับซุ้มที่พบในศิลปะ
ลังกาสมัยหลังโปลนนารุวะช่วงพุทธศตวรรษที่ ๑๘  จึงอาจเป็นรูปแบบที่เกิดข้ึนโดยช่างผู้สร้างในท้องถิ่น นำเอาเค้า
โครงของซุ้มแบบลังกามาใช้ประยุกต์ใช้ร่วมกับรูปช้างล้อมเพื่อตอกย้ำรูปแบบที่เป็น “แบบอย่างลังกา” ให้ชัดเจน
มาก16ซึ่งซุ้มดังกล่าวได้ส่งอิทธิพลให้เจดีย์อื่นๆในภาคใต้ของประเทศไทยด้วย เช่น ซุ้มช้างล้อมเจดีย์วัดพะโคะ 
อำเภอสทิงพระ จังหวัดสงขลา  
 
                   การตกแต่งลวดลายประติมากรรมรูปช้าง 

ประติมากรรมรูปช้าง ข้างในจะก่อด้วยอิฐแล้วใช้ปูนพอกทับภายนอก  เป็นช้างที่ไม่มีการประดับ 
ตกแต่งด้วยลายปูนปั้นแต่อย่างใด อย่างไรก็ตามปรากฏว่ามีประติมากรรมรูปช้างที่มีร่องรอยการตกแต่งด้วยการ
เขียนสีแดงและสีดำประดับตรงส่วนต่าง ๆ คือ ส่วนหัว หู คอ และขา เป็นต้น ซึ่งการประดับตกแต่งประติมากรรม
ช้าง ลวดลายที่เขียนตกแต่งช้างมีสภาพส่วนใหญ่ลบเลือน แต่บางบริเวณยังปรากฏลวดลายชัดเจน เช่น ช้างล้อม
ฐานด้านตะวันตก ปรากฏลวดลายตกแต่งบริเวณ หัว หน้าอก หูและขา ในลักษณะของช้างทรงเครื่อง เป็นต้น 

 
14  บุญส่ง เลขะกุล, ช้าง (พระนคร :รามินทร์ การพิมพ์,2497), 14-15. 
15 ฉัตตริน เพียรธรรม, “เจดีย์ช้างล้อมวัดมเหยงคณ์ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา รูปแบบและ 

ความสัมพันธ์กับสถูปที่มีหัตถีปราการในศิลปะลังกา”, 64 
16 เรื่องเดียวกัน, 61. 



16 
 
อย่างไรก็ตามเนื่องจากลวดลายที่ปรากฏมีสภาพค่อนข้างลบเลือน จึงไม่สามารถระบุว่าลวดลายได้อย่างชัดเจน ซึ่ง
การตกแต่งประติมากรรมช้างบริเวณฐานเจดีย์ช้างล้อม ในประเทศไทยพบร่องรอยการเขียนสีที่ปรากฏอยู่   บน
ประติมากรรมรูปช้าง ที่เจดีย์วัดมเหยงค ์จังหวัดพระนครศรีอยุธยา ด้วย ในขณะที่ประติมากรรมช้างล้อมในศิลปะ
สุโขทัยปัจจุบันปรากฏเพียงการตกแต่งช้างด้วยลวดลายปูนปั้นอย่างช้างทรงเครื่อง 
  อย่างไรก็ตามแม้ไม่สามารถระบุช่วงเวลาของการตกแต่งลวดลายเขียนสีบนช้างล้อมพระบรมธาตุ
เจดีย์นครศรีธรรมราช ก็ตาม เป็นที่น่าสังเกตว่าในการตกแต่งประติมากรรมรูปช้างด้วยการเขียนสีตกแต่งส่วนต่างๆ
ของประติมากรรมนั้น ปรากฏอยู่ในเอกสารหรือหลักฐานอ่ืนๆที่บันทึกถึงการตกแต่งช้างหรือคชาภรณ์  เช่น  

วรรณคดีไตรภูมิกถา หรือไตรภูมิพระร่วง ในวรรณคดีทางพุทธศาสนาที่แต่งขึ้นในสมัยสุโขทัย  
และมีความกล่าวถึง ถนิมพิมพาภรณ์ ซึ่งเป็นเครื่องประดับหลักฐานเครื่องคชาภรณ์ช้าง จีนเท่าที่สามารถสืบค้นได้
ใน“ไตรภูมิกถา หรือไตรภูมิพระร่วง” อันพระราชนิพนธ์ขึ้นโดยพระมหา ธรรมราชาที่ 1 (ลิไท) เมื่อ พ.ศ.1888 
ดังนี้ ความในปัญจมกัณฑ์: (สุคติภูมิ - กามภูมิ) ตอนที่ว่าด้วยเรื่องหัตถีรัตนะ เมื่อมี กล่าวถึงช้างแก้ว คู่พระบารมี
ของพญามหาจักรพรรดิราชว่า 17 

“...เขาจึงตบแต่งเครื่องประดับนิช้างนั้น ให้ถ้วนทั่วสรรพางค์ด้วยสิ่งทั้งหลาย เป็นต้นว่าเงื่อน แล
ทองแก้วแหวนทั้งหลายแลผ้าอันมีค่าอันควร ผิจะคณนาเงื่อนทองเข้าของแก้วทั้งนั้นบ่มิได้เลย...” 
ในไตรภูมิกถาหรือไตรภูมิพระร่วงได้กล่าวถึง เมื่อพระมหาจักรพรรดิได้ช้างแก้ว มาแล้วได้ตกแต่งด้วย
คชาภรณ์อันประกอบด้วยอัญมณีแก้วแหวนมีค่า 

“...คราทีนั้น จิงพระญา"มหาจักรพรรดิราชนั้น เขาจิงตบแต่งเครื่องประดับนิช้างนั้นให้ถ้วน ทั่ว
สารพางค์ด้วยสิ่งทั้งหลาย เงื่อนทองข้าวของแก้วทั้งนั้นบ่มิได้เลย ดูรุ่งเรืองงามดั่งดาวในเมืองฟ้า พระญา
จักรพรรดิราชนั้น ธ จิง ขึ้นขี่ช้างนั้นแล้ว ธ จิงมีพระทัยใคร่ไปด้วยอากาศ ช้างนั้นจึงเหาะขึ้นไปบนอากาศ
ดั่งราชหงส์ทองอัน เป็นพระญาแก่หงส์ทั้งหลาย พระญาหงส์นั้นชื่อพระญาธรรมราชแล จึงฝูงรี้พลทั้งหลาย
ก็ไปในอากาศ ด้วยท่านดั่งเมื่อไปด้วยกงจักรแก้วนั้นแล...12 เป็นต้นว่าเงือนแลทองแก้วแหวนทั้งหลายแล
ผ้าอันมีค่าอันควรผิจะครณา18 

นอกจากนี้ หลักฐานช้างทรงเครื่องที่ปรากฏบนช้างปูนปั้น (วัดช้างล้อม จังหวัดสุโขทัย) มีช้างปูน 
ปั้น จำนวนทั้งสิ้น 39 เชือก เป็นช้าง ยืนเต็มตัวขนาดใกล้เคียงกับช้างจริง ตั้งอยู่รอบฐานทักษิณ บนฐานเขียง ชั้นที่ 
2 (ฐานทักษิณ) และยืนหัน หน้าออกข้างนอก โดยมีฐานเจดีย์ชั้น ที่ 1 (ฐานชาลา) รองรับ แบ่งออกได้เป็น 2 

 
17  สิริกานต์ ฮ่ันพิพัฒน์,  “เครื่องคชาภรณ์สมัยรัตนโกสินทร์: กรณีศึกษาเครื่องคชาภรณ์ช้างต้น 

ในรัชกาลที่ 9”  (การศึกษาตามหลักสูตรปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ ภาควิชา
ประวัติศาสตร์ศิลปะ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร), 2559, 28. 

18 เรื่องเดียวกัน, 12. 



17 
 
ลักษณะ คือ กลุ่มที่ 1 ช้างปูนปั้นธรรมดาไม่มีลวดลายประดับ19 จำนวน 35 เชือก กลุ่มที่ 2 ช้างประดับมุมเจดีย์
ทั้งสี่ทิศจำนวน 4 เชือก ขนาด ความกว้าง 90 เซนติเมตร ความยาว 230 เซนติเมตร ความสูง 240 เซนติเมตร 
ลักษณะ ช้างยืนเฉียงจากแถวซ้ายธรรมดา โดยยืนหันหน้าไปทางทิศทั้ง 4 มี ลักษณะพิเศษกว่าช้างปูนปั้นธรรมดา 
คือ ช้างประจำทิศทั้ง 4 เป็น “ช้างทรงเครื่อง” ตำแหน่งของลวดลายประดับที่พบบริเวณต้นขาหน้าทั้งสองข้าง 
ลวดลายรัดอกและลวดลายรัดงาช้าง 

ต่อในในสมัยรัตนโกสินทร์ปรากฏหลักฐานเครื่องคชาภรณ์ช้างต้นสมัยรัตนโกสินทร์ จากหลักฐาน 
ต่างๆ อาทิ  
                      พระสถูปบรรจุพระบรมธาตุ ประดิษฐานบนหลังช้าง จิตรกรรมฝาผนัง พระที่นั่งพุทไธสวรรย์ 
พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พระนคร ในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬา โลกได้ปรากฏการถ่ายทอด
หลักฐานทางคติความเชื ่อที ่น ่าจะหลงเหลือตกทอดต่อๆกันมาจากสมัย อยุธยา คติการใช้ช้างสำคัญขอ ง
พระมหากษัตริย์เป็นสัตว์พระราชพาหนะในการอัญเชิญพระบรม สารีริกธาตุ” สามารถศึกษาเครื่องคชาภรณ์ใน
สมัยนั้นได้จากตัวอย่างงานจิตรกรรมดังกล่าวนี้ สันนิษฐานว่าน่าจะมีที่มาจากพุทธประวัติตอนพุทธปรินิพพาน  ซึ่ง
พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก โปรดเกล้าฯ ให้พระธรรมปรีชา (แก้ว) เรียบเรียง ขึ้นเมื่อพุทธศักราช 
2345 จากอรรถกถาฎีกาต่างๆ ทางพุทธศาสนา เป็นวรรณกรรม รัตนโกสินทร์ที่แสดงเนื้อความละเอียดพิสดารไป
จากพระไตรปิฎก จึงปรากฏเรื่องช้างในตอน ปรินิพพาน หรือตอนที่เมื่อถวายพระเพลิงแล้วบรรจุพระธาตุไว้ใน   
พระสถูป  

                      จิตรกรรมดังกล่าวแสดง เป็นภาพช้างเผือกที่มีกาย สีขาวประดับด้วย เครื่องคชาภรณ์ทองคำ 
แสดงกิริยาการหมอบอยู่กลางกลุ่มช้างเชือกอื่นๆ ซึ่งช้างเผือก นั้น สวมปกกระพองด้วยผ้าสีแดงมีลวดลายขลิบริม
ทอง ห้อยพู่หูที่มีก้านทำจากทองคำ มีผ้าคลุมหลังสี แดง มีเครื่องผูก (สายโยง)ท่ีผูกเข้ากับสัปคับไว้รองรับพระสถูป
ที่บรรจุพระบรมสารีริกธาตุ งาสวมปลอกทองคำ ด้านละ 6 วง งวงชูช่อกิ่งไม้ที่มีดอกไม้ (ดอกโบตั๋น) คล้ายกันกับ
กิร ิยาชูช่อดอกหรือใบไม้ ของช้างพระคชาธารทองคำที ่พบในกรุปรางค์ประธาน วัดราชบูรณะ จังหวัด
พระนครศรีอยุธยา ซึ่งสิ่งที่ ช้างพระคชาธารทองคำชูอยู่นั้น คือ ก้าน หรือใบที่ประดับอัญมณีเป็นกนกก้านต่อดอกมี
ลวดลาคลี่คลาย มาจากดอกโบตั๋นเช่นเดียวกัน จากหลักฐานสันนิษฐานว่ารูปแบบคติความเชื่อของการนำช้าง
ทรงเครื่อง 20  

 

 
19 สิริกานต์ ฮ่ันพิพัฒน์,  “เครื่องคชาภรณ์สมัยรัตนโกสินทร์: กรณีศึกษาเครื่องคชาภรณ์ช้างต้น 

ในรัชกาลที่ 9”, 32. 
 
20 เรื่องเดียวกัน, 50-51. 



18 
 

 

 

ที่มา: สิริกานต์ ฮ่ันพิพัฒน์,  “เครื่องคชาภรณ์สมัยรัตนโกสินทร์: กรณีศึกษาเครื่องคชาภรณ์ช้าง
ต้นในรัชกาลที่ 9”  (การศึกษาตามหลักสูตรปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์

ศิลปะ ภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร), 2559, 52. 
  

ข้อสังเกตบางประการ:เจดีย์ช้างล้อม พระบรมธาตุนครศรีธรรมราช 

   1. จากการศึกษารูปแบบศิลปะร่วมกับหลักฐานเอกสารต่างๆ ปรากฏหลักฐานที่ชัดเจนว่าเมือง
นครศรีธรรมราช ในพุทธศตวรรษที่ 18 มีความสัมพันธ์กับพุทธศาสนาในศรีลังกามาก ดังปรากฏอยู่ในตำนานเมือง
นครศรีธรรมราชและตำนานพระธาตุเมืองนครศรีธรรมราช โดยรูปแบบของพระบรมธาตุนครศรีธรรมราช ได้ถูก
กล่าวถึงโดยคณะทูตของลังกาที่เคยเดินทางเยือนเมืองนครศรีธรรมราช ในเดือนธันวาคม พ.ศ.2294 ดังข้อความที่
กล่าวถึงไว้ความว่า  

“...แรม ๑๓ คณะทูตออกเดินทางจากอ่าวไทยในวันพุธ ค่ำ เดือนเดียวกัน  วันเสาร์ขึ้น ๓ ค่ำ 
เดือนทุรุตุ  น้ำรั่วเข้าเรือทางรอยรั่วหลายแห่ง ตั้งแต่รูปปั้นสิงโตหน้าเรือตลอดลงมาถึงที่ถือหางเสือใต้ท้อง
เรือ น้ำเข้าเรือจนท่วมถึง ข้อเท้าหรือข้อมือ แล้วเรือก็ค่อย ๆ จมลง สิ่งของมีค่าซึ่งอยู่ใน เรือก็ถูกโยนทิ้ง
ทะเล พระสงฆ์สวดพระธรรมตลอดทั้งกลางวัน กลางคืน จึงช่วยให้คนทุกคนบนเรือและเครื ่องราช
บรรณาการ ปลอดภัย วันอังคาร แรม ๑๓ ค่ำเดือนเดียวกันนี้  เรา มาถึงเขตเมืองละคร ดินแดนที่เป็นของ
ประเทศสยาม เรือได้จมลงในโคลน แต่ไม่มีใครเป็นอันตรายและทุกคนบนเรือขึ้นบกในเขตแดนเมือง
ละคอน ในเขตนี้เป็นเมืองใหญ่ ชื่อปาตลีบุตร (ปาฏลิปุเตร) มีกำแพงล้อมรอบกลางเมืองนี้มี สถูปใหญ่เท่า
สถูปรุวันเวลิ (รุวันวาลิสถูป)   ที่โปลนนะรุวะ ในลังกา สถูปองค์นี้พระเจ้าศรีธรรมาโศกผู้ได้มานมัสการ



19 
 

พระบรมธาตุที่เมืองปาตลีบุตร (เมืองละคอน) ได้ทรงสร้างไว้ สถูปนี้จากยอดลงมาถึงคาน ๓ ชั้นยังเปล่ง
ประกายระยับเหมือน เพ่ิงหุ้มด้วยทองคำไว้ใหม่ ๆ ไร้มลทิน รอบสถูปมีพระพุทธรูป ๓๐๐ องค์เป็นพระนั่ง 
พระไสยาสน์ พระยืน และมีสถูปอีก ๒๐๐ สถูป บางองค์สูง ๙ ศอก บางองค์สูง ๑๑ ศอก ที่นี่มีต้นโพธิ์ ซึ่ง
นำมาจากอนุราชปุระ ตามพระราชประสงค์ของพระเจ้าธรรมโศกอนุชา (Younger) ผู้ซึ่งทรงเป็นพระเจ้า
แผ่นดินเมืองนั้นในเวลาต่อมา เรานมัสการ พระพุทธรูปที่วัดนี้และถวายเทียนและธูป สถูปพระพุทธรูป 
และวัดในประเทศนี้ล้วนแต่ปิดทองทั้งสิ้น พระสงฆ์ผู้น่าเลื่อมใสที่พำนักอยู่ในวัดเหล่านี้ได้ปฏิบัติกิจอย่าง
เคร่งครัด มีการท่องบ่นสวดพระปริตและเข้าฌาณ เมื่อรุ่งอรุณพระสงฆ์ เหล่านี้ก็ออกบิณฑบาต เจ้าหน้าที่ 
๓ คนเรียกว่า ตัมมะโกรก ดัมมะกาน และสังขรี ได้รับแต่งตั้งให้ดูแลความเป็นอยู่ของพระภิกษุสงฆ์ ที่
พำนักอยู่ทั่วทั้งพระราชอาณาจักร ทั้งคนดี และคนเลวต้องทำบุญใส่บาตรและต้องคอยเอาใจใส่ว่าวัด จะ
ต้องการสิ่งใดบ้าง 

ที่นี่มีเหมืองอยู่หลายเหมืองที่ผลิตตะกั่วขาวและตะกั่ว ดำ ตามชนบทปลูกต้นพลู หมากและข้าว 
และมีทรัพย์สิน อย่างอ่ืนๆอีก แต่ถูกพวกโจรคอยปล้นสดม และพวกหมอไสยศาสตร์คอยรบกวนเสมอ ทั้ง
มีโรคซิฟิลิส (๑๒๖) (อะระ มะณะ-เลฑะ) และโรคเรื้อน (๑๒๗) (ตัมพะ-กุสฎะ-เลฑะ) ระบาด อยู่ด้วย 
คอย เราพักอยู่ที่วัดชื่อ คัมวัม (Kamvum) ในชนบทนี้ และ นมัสการพระพุทธรูปที่วัดมหาธาตุวาราม 
(มหา ทาตวาราม) วัดอรัญญาราม วัดตุงยาราม และวัดปัณฑราม (๑๒๘) ได้ ถวายอาหารแก่พระภิกษุที่
พำนัก ณ วัดเหล่านั้น ปรนนิบัติท่าน ทั้งถวายดอกไม้ ตะเกียง และปัดกวาดทำความ สะอาดวัดด้วย ใน
ระหว่างนั้น เราได้สนทนาถึงสภาพการของ เรากับพระชินนะรท (๑๒๙) หัวหน้าสงฆ์ของเมืองปาตลีบุตร 
ขุนนางคนหนึ่งชื่อพระปลัด (พระภะลัต) และอีก ๓ คน คือราชทูต อุปทูต และตรีทูต (๑๓๐) ซึ่งได้รับ
แต่งตั้งให้เป็นทูต ตกลง...”21 

 
เมื่อพิจารณาจากข้อความในจดหมายเหตุของวิละภาเคทะระ เรื่อง คณะทูตลังกาเข้ามาประเทศสยามที่    

เคยเดินทางเข้ามากรุงศรีอยุธยาเมื่อพ.ศ.๒๒๘๘ ปรากฏข้อมูลเกี่ยวกับพระบรมธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราช ถึง
ประวัติความเป็นมา ขนาดที่ใหญ่โตของเจดีย์ ยอดเจดีย์ที่ยังเปล่งประกายระยับเหมือนเพ่ิงหุ้มด้วยทองคำไว้ใหม่ ๆ 
ไร้มลทิน กล่าวถึงเจดีย์รอบสถูป มีพระพุทธรูป ทั้งพระนั่ง พระไสยาสน์ และพระยืน รวมทั้งต้นโพธิ์ ซึ่งนำมาจาก
อนุราชปุระ จะเห็นถึงสภาพของพระบรมธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราชในอดีต เมื่อพิจารณาลักษณะโดยรวมของพระ
บรมธาตุฯเปรียบเทียบกับศิลปกรรมลังกาในสมัยโปโลนนารุวะแล้วแสดงถึงอิทธิพลของศิลปะลังกาที่มีต่อพระบรม
ธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราช นอกจากการประดับตกแต่งฐานประทักษิณด้วยช้างล้อมแล้ว ส่วนต่างๆของพระบรม
ธาตุฯยังได้ประดับตกแต่งด้วยรูปสัตว์ เทพหรือเทวดา ที่น่าจะสัมพันธ์กับแนวคิดที่ว่าสถูปหรือเจดีย์คือ คือภูเขา  
พระสุเมรุซึ่งเป็นภูเขาอยู่ตรงศูนย์กลางของโลก ช้างที่ประดับส่วนฐาน ท่อน้ำที่เป็นมกร เป็นตัวแทนของแผ่นดิน
และน้ำ   

 
21 นันทนา วรเนติวงศ์,  จดหมายเหตุของวิละภาเคทะระ เรื่องคณะทูตลังกาเข้ามาประเทศ 

สยามและสยามูปทสัมปทา จดหมายเหตุเรื่องประดิษฐานพระสงฆ์สยามวงศ์ในลังกาทวีป (กรุงเทพฯ:กรม
ศิลปากร,2556), 30-31. 



20 
 

๒. อิทธิพลด้านศิลปกรรมของพระบรมธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราช ที่มีต่อพระเจดีย์ในภาคใต้ 
 พระบรมธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราช  นับเป็นเจดีย์ช ้างล้อมที ่เก่าแก่ ในประเทศไทย 
สันนิษฐานว่าสร้างขึ้นราวพุทธศตวรรษที่ ๑๘ เป็นที่เคารพสักการะต่อพุทธศาสนิกชนมาอย่างยาวนานจวบจนถึง
ปัจจุบัน รูปแบบศิลปกรรมของพระบรมธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราช จึงส่งอิทธิพลต่อการสร้างเจดีย์ในพื้นที่ภาคใต้
อย่างชัดเจน โดยเฉพาะในพื้นที่เมืองนครศรีธรรมราชและพื้นที่ลุ่มน้ำทะเลสาบสงขลา รวมถึงพื้นที่ภาคใต้ตอนบน 
โดยรูปแบบที่ปรากฏชัดเจน โดยการก่อเจดีย์ที่มีองค์ระฆังขนาดใหญ่ไม่คอดที่เอว ส่วนฐานมีประติมากรรมรูปช้าง
ตกแต่งรองรับองค์เจดีย์ โดยเจดีย์ที่มีความคล้ายคลึงกับศิลปกรรมพระบรมธาตุเจดีย์อย่างมาก ได้แก่ พระสุวรรณ
มาลิกเจดีย์ วัดราชประดิษฐานหรือวัดพะโคะ ในพื้นที่ลุ่มน้ำทะเลสาบสงขลา เป็นพระเจดีย์ตั้งอยู่บนยอดเขา มี
ขนาดเล็กกว่าพระบรมธาตุเจดีย์ เป็นเจดีย์ที่มีองค์ระฆังที่ค่อนข้างยืดสูงกว่าพระบรมธาตุเจดีย์ นครศรีธรรมราช มี
เจดีย์บริวารทั้งสี่มุม ส่วนฐานมีประติมากรรมรูปช้าง มีลานประทักษิณโดยรอบ ลักษณะโดยรวมของซุ้มช้างมี
ลักษณะคล้ายคลึงกับซุ้มช้างพระบรมธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราชเป็นอย่างมาก แต่ทั้งนี้เนื่องจากเป็นเจดีย์ที่มีขนาด
เล็กกว่า ซุ้มช้างที่ตกแต่งจึงประกอบด้วยซุ้มช้างจำนวนน้อยกว่า คือ ซุ้มด้านทิศเหนือ ตะวันออกและตะวันตก มี
ด้านละ 4 ซุ้ม ส่วนด้านทิศใต้มีเพียง 2 ซุ้ม เพราะมีบันไดทางขึ้นสู่องค์เจดีย์ โดยซุ้มช้างประดับตามด้านของฐาน
สี่เหลี่ยมของเจดีย์ แต่ไม่มีการทำซุ้มช้างบริเวณมุมของฐานเจดีย์เพ่ือทำเป็นซุ้มประจำมุมแต่อย่างใด  
 นอกจากนี้ในพื้นที่ลุ่มน้ำทะเลสาบสงขลา ปรากฏพระเจดีย์ วัดเขียนบางแก้ว จังหวัดพัทลุง 
แสดงรูปแบบศิลปกรรมที่ได้รับอิทธิพลช้างล้อมจากพระบรมธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราชด้วย โดยมีรูปช้างปูนปั้นไม่
อยู่ในซุ้ม ปรากฏเฉพาะส่วนศีรษะและขาคู่หน้าในลักษณะของประติมากรรมนูนสูง ประดับตกแต่งอยู่บริเวณฐาน
เจดีย์  ในพ้ืนที่ภาคใต้ตอนบนพบคติเจดีย์ช้างล้อมที่พระบรมธาตุสวี จังหวัดชุมพร เป็นประติมากรรมรูปช้างยืนอยู่
ในซุ้มในลักษณะของประติมากรรมนูนสูง แต่มีรูปแบบที่แตกต่างจากพระบรมธาตุนครศรีธรรมราช นอกจากนี้ใน
เขตจังหวัดนครศรีธรรมราช  จังหวัดสุราษฎร์ธานี และชุมพร ปรากฏเจดีย์ขนาดเล็กที่สร้างขึ้นในช่วงอยุธยาตอน
ปลายถึงรัตนโกสินทร์มีการตกแต่งส่วนฐานเจดีย์ด้วยซุ้มช้างร่วมกับประติมากรรมปูนปั้นรูปยักษ์หรือเทวดา ได้แก่ 
เจดีย์พ่อท่านในกุฏิ อำเภอหลังสวน จังหวัดชุมพร เจดีย์วัดใน อำเภอเกาะพงัน จังหวัดสุราษฏร์ธานี  และเจดีย์ที่
ประดับเรือนธาตุด้วยซุ้มช้าง ที่เจดีย์วัดควนท่าแร่ อำเภอนาเดิม จังหวัดสุราษฏร์ธานีและ เจดีย์ที่ประดับเรือนธาตุ
ด้วยช้างและสิงห์ ที่เจดีย์วัดวังไทร อำเภอลานสกา จังหวัดนครศรีธรรมราช 
 
  
 
 
  
  



21 
 

 

พระบรมธาตุเจดีย์ มุมมองด้านทิศเหนือ 

 

พระบรมธาตุเจดีย์ มุมมองด้านทิศใต้ 

 



22 
 

 

บริเวณฐานของบัลลังค์ท้ัง4 ด้าน มีแท่นหินทรงกระบอกขนาดเล็กปักอยู่ ด้านละ 2 แท่ง ยกเว้นด้านทิศ
ตะวันตกเหลือเพียง 1 แท่ง โดยด้านทิศตะวันออกมีปูนปั้นรูปทรงสามเหลี่ยมคล้ายยอดสถูป ประดับตกแต่งบริเวณ
ส่วนบนขององคร์ะฆังตรงกลางเสาหิน   

 

ปูนปั้นรูปทรงสามเหลี่ยมคล้ายยอดสถูปประดับตกแต่งบริเวณส่วนบนขององค์ระฆังตรงกลางเสาหิน   



23 
 

 

ซุ้มช้างล้อม พระบรมธาตุเจดีย์มีหลังคาของวิหารทับเกษตรคลุมอยู่ทั้ง 4 ด้าน 

 
ภาพลายเส้นซุ้มช้างบริเวณฐานพระบรมธาตุเจดีย์ 

 
 

 
 

ภาพลายเส้นซุ้มช้างบริเวณฐานพระบรมธาตุเจดีย์ 
 
 



24 
 

 
ประติมากรรมรูปช้างด้านทิศเหนือ 

 
ประติมากรรมรูปช้างด้านทิศเหนือ 

 
ประติมากรรมรูปช้างด้านทิศเหนือ 

 
 

ประติมากรรมรูปช้างด้านทิศเหนือ ปรากฏร่องรอย
ตกแต่งด้วยการเขียนสี 

 



25 
 

 
ประติมากรรมรูปช้างด้านทิศตะวันตก 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
ประติมากรรมรูปช้างด้านทิศตะวันตก 
ปรากฏร่องรอยตกแต่งด้วยการเขียนสี 

 

 
 ประติมากรรม
รูปช้างด้านทิศตะวันตก ปรากฏร่องรอยตกแต่งด้วย
การเขียนสี 

 

 
ประติมากรรมรูปช้างด้านทิศตะวันตก  
ปรากฏร่องรอยตกแต่งด้วยการเขียนสี 



26 
 

 
ประติมากรรมรูปช้างด้านทิศตะวันตก 

 

 
 

 
 

ประติมากรรมรูปช้างด้านทิศตะวันตก 
 ปรากฏร่องรอยตกแต่งด้วยการเขียนสี 

 

 
 

ประติมากรรมรูปช้างด้านทิศตะวันตก ปรากฏร่องรอยตกแต่งด้วย
การเขียนสี 

ประติมากรรมรูปช้างด้านทิศตะวันตก 
ปรากฏร่องรอยตกแต่งด้วยการเขียนสี 



27 
 

 

  

  

 
ลวดลายเขียนสีตกแต่งประติมากรรมรูปช้าง โดยใช้
แอพพลิเคชั่น iDStretch 

 
ลวดลายเขียนสีตกแต่งประติมากรรมรูปช้าง โดยใช้
แอพพลิเคชั่น iDStretch 

 



28 
 

 

สุวรรณลิกเจดีย์ วัดราชประดิษฐาน (วัดพะโคะ) อำเภอสทิงพระ จังหวัดสงขลา 

 

บริเวณฐานพระเจดีย์ทั้งสี่ด้าน ประดิษฐานซุ้มช้างล้อมทั้งสี่ด้าน ด้านละ 4 ซุ้ม ยกเว้นทิศใต้ มี 2 ซุ้ม 
 เนื่องจากมีบันไดทางข้ึนสู่องค์พระเจดีย์ด้านบน    

 

 



29 
 

 

 ลักษณะโดยรวมของซุ้มช้างมีลักษณะคล้ายคลึงกับซุ้มช้างพระบรมธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราชเป็นอย่างมาก 

 

สภาพของลานประทักษิณด้านทิศเหนือ 

 

 



30 
 

  

ซุ้มช้างล้อม วัดราชประดิษฐาน (วัดพะโคะ) 

  

ซุ้มช้างล้อม วัดราชประดิษฐาน (วัดพะโคะ 

 

 



31 
 

 

พระเจดีย์วัดเขียนบางแก้ว จังหวัดพัทลุง 

 

บริเวณฐานพระเจดีย์ วัดเขียนบางแก้ว ตกแต่งด้วยประติมากรรมปูนปั้นนูนสูงรูปช้างยืนปราศจากซุ้ม 
ที่มาของภาพ:กลุ่มเผยแพร่และประชาสัมพันธ์ กรมศิลปากร 

 



32 
 

โบราณสถานวัดพระธาตุสวี (วัดสวี) 
          ตั้งอยู่หมู่ที่ ๑ บ้านวัดสวี ตำบลสวี อำเภอสวี จังหวัดชุมพร พระธาตุสวี หรือพระบรมธาตุสวี เป็น
เจดีย์ที่ได้รับอิทธิพลรูปแบบจากพระมหาธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราช จึงสันนิษฐานว่าน่าจะสร้างขึ้นในสมัย
อยุธยา ได้รับการบูรณะมาแล้วหลายครั้ง  
 บริเวณฐานของพระธาตุสวี เป็นเจดีย์ฐานสี่เหลี่ยมจัตุรัส กว้างด้านละ 8.50 เมตร แต่ละด้านประดับ
ด้วย เสาหลอก 6 ต้น เจาะซุ้มตกแต่งด้วยปูนปั้นรูปช้างโผล่ศีรษะและขาหน้าค้ำเจดีย์อยู่ด้านละ  3 ซุ้ม ยกเว้น
ด้านทิศใต้มีบันไดทางขึ้นจึงมีรูปช้างเพียง 2 ซุ้ม สลับกับรูปยักษ์ปูนปั้นถือกระบองที่มุม  ฐานเจดีย์ทั้งสี่ด้านมี
เจดีย์จำลอง ลักษณะเลียนแบบองค์พระธาตุประดับอยู่ทั้งสี่มุม ฐานชั้นบนเป็นฐานประดิษฐานพระพุทธรูปปาง
สมาธิด้านละ 5 องค์ ที่มุมฐานทั้งสี่ด้านประดับเจดีย์จำลอง ถัดขึ้นไปเป็น มาลัยลูกแก้วองค์ระฆังทรงกลม 
เหนือองค์ระฆังเป็นเสาหาร ก้านฉัตร บัวถลา ปล้องไฉนทำเป็นบัว ถลาซ้อนกัน 7 ชั้น บนสุดเป็นปลียอดและ
เม็ดน้ำค้าง22   
 

 

ซุ้มช้างบริเวณฐานพระบรมธาตุสวี บันทึกภาพในพ.ศ.2550 

 
22 สำนักศิลปากรที่ 11 2544  แบบสำรวจโบราณสถานและแหล่งโบราณคดี มปพ 



33 
 

 

พระบรมธาตุสวี สภาพหลังการบูรณะพ.ศ.2567 

 

พระบรมธาตุสวี สภาพหลังการบูรณะพ.ศ.2567 

 



34 
 

เจดีย์วัดวังไทร 
อำเภอลานสกา จังหวัดนครศรีธรรมราช 

 
  เจดีย์วัดวังไทร ตั้งอยู่ด้านทิศเหนือของอุโบสถ ปัจจุบันประกอบด้วยเจดีย์จำนวน 4 องค์ 

พื้นที่ทำการขุดค้นคือบริเวณเจดีย์เก่าของวัดวังไทรจำนวน 4 องค์ ในการสำรวจแหล่งโบราณคดีวัดวังไทร ใน
โครงการโบราณคดีภาคใต้ กองโบราณคดี ในพ.ศ.2529 ไว้ว่าชุมชนที่ได้อาศัยอยู่ในบริเวณนี้ปรากฏว่าได้มีการตั้ง
ถิ่นฐานกันสืบต่อมาเป็นเวลานานแล้ว โดยมีการอพยพมากจากในเขตอำเภอลานสกา ตัวจังหวัดนครศรีธรรมราช 
และจากจังหวัดกระบี่ บ้าง แต่คนส่วนใหญ่จะอาศัยอยู่ที่นี่มาตั้งแต่เริ่มแรกสำหรับเรื่องเล่าเกี่ยวกับประวัติของวัดวัง
ไทรนั้น จากการสอบถามได้ความว่าแต่เริ่มแถบนี้เป็นป่า มีช้างอยู่อาศัยเป็นจำนวนมาก ทางพระเจ้าแผ่นดิน (ไม่
สามารถกำหนดได้แม่ชัก) จึงสั่งให้พระยาไทรบุรี - ยะรัง เป็นหัวหน้ามาตั้งเหนียวจับช้างเพื่อสั่งให้แก่เมืองหลวง 
บริเวณ วัดในปัจจุบันนั้นแต่เดิมเป็นที่พักของเจ้าพระยาไทรบุรี - ยะรัง เรียกกันว่า วังพระยาไทร ต่อมา จึงเพ้ียนมา
เป็น "วังไทร" นอกจากนั้นบางครั้งยังเรียกชื่อเต็มของวัดนี้ว่า "วัดวังไทร - มัจฉา-คงคาเลียบ" ซึ่งคำที่ว่า "มัจฉาคง
คาเลียบ" ก็เพราะเหตุที่ว่า วัดนี้ตั้งอยู่ติดกับลำกลอง (ขุนน้ำ) ท่าลี ซึ่งแต่เริ่มมี "ปลาหลังเขียว" เป็นจำนวนมาก
นอกจากนี้ยังมีมูลเหตุของคำว่า "วังไทร" อีกประการหนึ่ง กล่าวคือ ที่บริเวณวัดแห่งนี้ มีต้นไทรใหญ่อยู่ริมคลอง จึง
เรียกกันว่า "วัดวังไทร"23   

จากการสำรวจทางโบราณคดีในพ.ศ.2529 บันทึกข้อมูลไว้ว่าเป็นลักษณะเจดีย์ย่อมุมไม้สิบสอง 
ฐาน ที่ปรากฏจากพ้ืนดินเริ่มด้วยฐานปัทม์ย่อมุมโดยมีซุ่มอยู่ทั้ง 4 ด้าน ภายในซุ้มมีรูปช้างโผล่ออกมา ครึ่งตัว ส่วน
บริเวณมุมกลางของเจดีย์จะทำเป็นรูปยักษ์แบก ลวดลายตกแต่งทั้งหมดทำด้วยปูนปั้นประดับกระจกสี  ฐานชั้นที่
สอง ก็ยังทำเป็นฐานปัทม์ย่อมุมเช่นเดิมเจาะเป็นซุ้มขนาดเล็ก ตรงกลาง แต่ละด้าน ขนาดซุ้มในฐานชั้นนี้เล็กกว่า
ฐานชั้นแรก นอกจากนี้ไม่ปรากฏลวดลายตกแต่งอย่างอื่น ส่วนต่อขึ้นไปจากนี้ไม่สามารถทราบได้แน่ชัด ด้วยมีการ
พังทลายค่อนข้างสูง วัสดุที่ใช้ในการก่อสร้างและตกแต่งรูปทรงบางส่วน เช่น อิฐ ส่วนองค์ระฆัง บัลลังก์ และยอด
เจดีย์นั้น จะใช้วิธีนำดินมาแกะเป็นรูปทรงและลวดลายที่ต้องการจากนั้นจึงนำไปเผา และ นำมาประกอบตาม
สัดส่วนที่ได้วางไว้ จากนั้นจึงใช้ปูนโบกทับ และตกแต่งด้วยลวดลายรูปปั้น ดัง ที่ปรากฏในปัจจุบัน24 

ในพ.ศ. 2556 ได้มีการขุดแต่งเจดีย์วัดวังไทร เพ่ือการบูรณะ พบว่าสภาพก่อนการขุดค้นเจดีย์ถูก 
ถมเพ่ือให้มีระดับเท่ากับทางเดินรอบอุโบสถ จึงทำให้องค์เจดีย์จมอยู่ในดินประมาณ 50-60 เซนติเมตร (ประมาณ
การจาก ระดับบนสุดของฐานเขียงของเจดีย์แต่ละองค์) เมื่อขุดแต่งและบูรณะเจดีย์แล้ว ปัจจุบันเป็นเจดีย์ย่อมุมไม้
สิบสอง เรือนธาตุทรงสี่เหลี่ยมย่อมุมไม้สิบสอบซ้อน 2 ชั้น ที่มุมประธานของเรือนธาตุประดับปูนปั้นรูปบุคคล ส่วน

 
23 นิติ แสงวัณณ์และคณะ, รายงานการสำรวจแหล่งโบราณคดีวัดวังไทร ตำบลกำโลน อำเภอลานสกา 

จังหวัดนครศรีธรรมราช ( กรมศิลปากร:กองโบราณคดี, 2529), 4. 
24  เรื่องเดียวกัน, 5-6. 



35 
 

ที่ด้านสกัดของเรือนธาตุมีมีซุ้มภายในมีประติมากรรมปูนปั้นรูปช้างและสิงห์ ถัดขึ้นไปเป็นชุดของบัวรองรับเรือน
ธาตุด้านบน  ถัดข้ึนไปเป็นชุดของบัวคว่ำบัวหงาย รองรับยอดทรงระฆังเหลี่ยมย่อมุมไม้สิบสอง เมื่อพิจารณาจาก

รูปแบบศิลปกรรมสันนิษฐานว่าเจดีย์องค์นี้น่าจะสร้างในสมัยอยุธยาตอนปลายถึงรัตนโกสินทร์ตอนต้น 

 
 

                 
                           สภาพของเจดีย์วัดวังไทร จากการสำรวจของกองโบราณคดี พ.ศ.2529 



36 
 

 
 

สภาพของเจดีย์วัดวังไทรก่อนบูรณะ 
 

 

สภาพของซุ้มช้างภายหลังการบูรณะ 

 



37 
 
 

เจดียวั์ดควนท่าแร่ 
อำเภอบ้านนาเดิม จังหวัดสุราษฎร์ธานี 

  
วัดควนท่าแร่เป็นวัดเก่าแก่แห่งหนึ่งในบ้านนาเดิม  แตป่ระวัติวัดไม่เป็นที่ทราบแน่ชัด  

สันนิษฐานจากโบราณวัตถุ โบราณสถานภายใน บริเวณวัดแสดงว่า วัดควนท่าแร่เป็นวัดโบราณที่น่าจะมีอายุตั้งแต่
สมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นเป็นอย่างน้อย ชื่อควนท่าแร่ คงมาจากชื่อภูเขาดินที่มีแร่ดินลูกรังหรือแร่เหล็ก มีคำกลอน
หรือมุขปาฐะว่า “วัดควนท่าแร่ มี แม่สระใหญ่ พ่อหม้ายแลไป แม่หม้ายแลมา ใครรู้จักกา กาจะบอกให้" 

เจดีย์ภายในวัดมี มีทั้งหมด 3 องค์ เรียงกันตามแนวทิศเหนือ - ใต้ เจดีย์องค์กลางม ี
ขนาด ใหญ่กว่าเจดีย์บริวารที่ขนาบข้างทางทิศเหนือและทิศใต้   ดังต่อไปนี้ 

- เจดีย์ด้านทิศเหนือ เป็นเจดีย์สี่เหลี่ยมย่อมุมไม้สิบสองตั้งแต่ส่วนฐานถึงองค์ระฆัง ฐาน  
ล่างสุดเป็นฐานเชียงสี่เหลี่ยมจัตุรัส ขนาดประมาณ 2.10 x 2.10 เมตร ถัดข้ึนไปเป็นฐานบัวย่อมุมไม้สิบสอง ท้อง
ไม้สูง กลางด้านทั้งสี่ของท้องไม้เจาะซุ้ม มีรูปช้างปูนปั้นโผล่เฉพาะส่วนหัวและขาหน้าประดับอยู่ในซุ้ม ถัดข้ึนไปเป็น
ฐานสิงห์ย่อมุมไม้สิบสองทรงสูง รองรับบัวปากระฆัง และองค์ระฆังรูปสี่เหลี่ยมย่อมุม ไม้สิบสอง ยอดทำ เป็นบัว
กลุ่มเถา 3 ชิ้น ส่วนบนคาดด้วยลูกแก้ว ก่อนถึงปลียอดซึ่งหักลงครึ่งหนึ่ง 

-เจดีย์ประธาน (เจดีย์องค์กลาง) เป็นเจดีย์สี่เหลี่ยมย่อมุมไม้สิบสองขนาด 3.50 x 3.50 เมตร  
ประกอบด้วยฐานเชียง 3 ชั้น รองรับฐานบัวลูกแก้วอกไก่ 1 ชั้น และฐานปัทม์อีก 1 ชั้น สภาพหักพังตั้ง แต่ส่วนบัว
ปากระฆัง ไม่ปรากฏตัวองค์ระฆังและเครื่องยอด 

- เจดีย์ด้านทิศใต้ เป็นเจดีย์สี่เหลี่ยมจัตุรัสคล้ายกับเจดีย์องค์ด้านทิศเหนือทุกประการ ขนาด  
2.10 x 2.10 เมตร ก่ออิฐถือปูน ประดับด้วยปูนปั้นรูปข้างโผล่หัวและขาหน้าในซุ้ม   

องค์ประกอบและรูปแบบเจดีย์ เป็นศิลปกรรมสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น ราวรัชกาลที่ 1-325   
 

 
25  นงคราญ ศรีชาย, โบราณสถานในจังหวัดสุราษฎร์ธานี (สำนักงานโบราณคดีและ 

พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติที่ 11 นครศรีธรรมราช, มปท),33-34. 



38 
 

 
สภาพเจดีย์วัดควนท่าแร่ บันทึกภาพ ในพ.ศ. 2527  

 

 
สภาพเจดีย์วัดควนท่าแร่ บันทึกภาพ ในพ.ศ. 2527 



39 
 

  

                    สภาพของเจดีย์วัดควนท่าแร่ก่อนบูรณะ 

                      

                    สภาพของเจดีย์วัดควนท่าแร่ก่อนบูรณะ 

 

 



40 
 

 

สภาพของซุ้มช้างเจดีย์วัดควนท่าแร่ก่อนบูรณะ 

 

 

สภาพของเจดีย์วัดควนท่าแร่หลังบูรณะ ในพ.ศ.2556 

  
 



41 
 

 
เจดีย์ท่านในกุฏิ วัดราชบูรณะ  
อำเภอหลังสวน จังหวัดชุมพร 

  
เจดีย์ที่ประดับส่วนฐานด้วยประติมากรรมปูนปั้นรูปช้าง ที่อยู่ในวัดราชบูรณะ เรียกกัน 

โดยทั่วไปว่าเจดีย์พ่อท่านในกุฏิ ตั้งอยู่บนที่ราบเชิงเขา ทางทิศตะวันออกของพระอุโบสถหลังใหม่ ในอดีตเจดีย์องค์
เจดีย์พังทลาย สามารถเห็นส่วนของเรือนธาตุบางส่วนตั้งอยู่บนกองอิฐฐานเจดีย์ บนกองอิฐเต็มไปด้วยวัชพืช และรัง
ปลวก บริเวณ ฐานเจดีย์ด้านทิศตะวันตกยังคงปรากฏซุ้ม และมีช้างปูนปั้นยืนจมดินอยู่ ต่อมาในพ.ศ.2556 สำนัก
ศิลปากรที่ 14 นครศรีธรรมราช ได้ทำการขุดค้นทางโบราณคดีและจัดทำรูปแบบรายการเพ่ือการบูรณะ 

ภายหลังจากการขุดค้นและศึกษาโครงสร้างทางสถาปัตยกรรมที่หลงเหลือร่วมกับภาพถ่ายเก่าที่ 
นายประทุม ชุ่มเพิ่งพันธุ์ ถ่ายไว้ในพ.ศ.๒๕๑๒ ทำให้สามารถวิเคราะห์รูปแบบทางศิลปกรรม ของเจดีย์ได้ ว่า เจดีย์
องค์นี้เป็นเจดีย์ที่ประกอบด้วยฐานเชียงขนาดใหญ่กว้าง ๓ เมตร ยาว ๓ เมตร สูง 9๐ เซนติเมตร บริเวณฐานเขียง
มีซุ้มทั้งสี่ด้าน ด้านละหนึ่งซุ้ม ภายในซุ้มมีข้างปูนปั้นยืนประจำซุ้มซุ้มละ1 เชือก โดยช้างเหล่านี้ยืนลอยตัวออกมา
จากผนังเจดีย์ โดยมีส่วนขาหน้าทั้งสองยื่นพันกำแพงผนังด้านใน ทำให้สามารถลอดส่วนท้องของช้างได้ ช้างทุกตัว
ตวัดงวงเข้าไว้ในปาก จากการตรวจสอบพบว่าช้างประจำซุ้มด้านทิศตะวันตกมีรูปร่างใหญ่ที่สุด ถัดจากฐานเขียงขึ้น
ไปเป็นส่วนของเรือนธาตุประกอบด้วยชุดฐานสิงห์ย่อมุมไม้สิบสอง เหนือขึ้นไปเป็นชั้นฐานบัวคว่ำบัวหงายย่อมุม
รองรับตัวเรือนธาตุ ถัดขึ้นไปด้านบนของเรือนธาตุประดับด้วยซุ้ม อย่างซุ้มจรณัมทั้งสี่ทิศ ซึ่งเดิมน่าจะประดับด้วย
ลายปูนปั้น ถัดข้ึนไปจากนี้เป็นอาคารจำลองชั้นเรือนธาตุย่อส่วนซ้อนกันขึ้นไปอีก ๒ ชั้น และจึง จะถึงชั้นองค์ระฆัง
ย่อมมุมไม้สิบสอง ต่อด้วยส่วนยอดทรงบัวคลุ่มซึ่งจากสัดส่วนของเจดีย์สันนิษฐานว่าส่วนของบัว คลุ่มนี้น่าจะซ้อน
กัน ๗ ชั้น และจึงต่อด้วยส่วนของปลียอดและเม็ดน้ำค้าง จากการวิเคราะห์สามารถคะเนความสูง ทั้งองค์จากฐาน
เขียงถึงเม็ดน้ำค้างปลายปลียอดได้ราว ๘.๖๐ เมตร สันนิษฐานว่าเจดีย์องค์นี้สร้างในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น26  

 
 
 
 
 

 
26 กลุ่มโบราณคดี สำนักศิลปากรที่ 14 นครศรีธรรมราช,  รายงานการขุดค้นเจดีย์ท่านในกุฏิ 

วัดราชบูรณะ ตำบลท่ามะพลา อำเภอหลังสวน จังหวัดชุมพร (เอกสารอัดสำเนา:2556),ไม่ปรากฏเลขหน้า. 
 

 



42 
 

 

 
ภาพเจดีย์ท่านในกุฏิ วัดราชบูรณะ  ถ่ายภาพโดย ประทุม ชุ่มเพ็งพันธ์  พ.ศ.2512 

 

 
ภาพเจดีย์ท่านในกุฏิ วัดราชบูรณะ   ก่อนบูรณะ  พ.ศ.2555 

 
 
 

 



43 
 

 

  

  
 

สภาพของซุ้มช้าง เจดีย์พ่อท่านในกุฏิ จากการขุดค้นทางโบราณคดี พ.ศ.2556 

 
 

สภาพเจดีย์พ่อท่านในกุฏิ หลังบูรณะ 



44 
 
 

เจดีย์วัดใน 
ตำบลบ้านใต้ อำเภอเกาะพะงัน จังหวัดสุราษฎร์ธานี 

  
เจดีย์วัดในไม่ปรากฎหลักฐานการสร้างที่ชัดเจน ปัจจุบันตั้งอยู่ในพ้ืนที่วัดร้างในเขต ธรณีสงฆ์ 

ของวัดโพธิ์ หมู่ 2 บ้านนอก ตำบลบ้านใต้ อำเภอเกาะพะงัน ชาวบ้านเรียกกันสืบมาว่าวัดใน เพราะถัดไปมีวัดนอก
อีก 1 วัด บริเวณวัดในมีโบราณสถานคือ เจดีย์ มีอยู่กันทั้งหมด 3 องค์ เจดีย์องค์แรก ยังคงสภาพอยู่มากท่ีสุด เป็น
เจดีย์สี่เหลี่ยมย่อมุมไม้สิบสอง ก่ออิฐถือปูน เจดีย์องค์ท่ีสองสร้างด้วยหิน ปะการังเหลือเพียงฐาน เจดีย์อีกองค์หนึ่ง 
อยู่ด้านทิศตะวันออกของ เจดีย์หินปะการัง เป็นเจดีย์ขนาดเล็กก่ออิฐถือปูนเหลือเพียงส่วนฐานเช่นเดียวกัน 

เจดีย์ประดับส่วนฐานด้วยประติมากรรมช้างล้อม เป็นเจดีย์ก่ออิฐ ไม่ทราบประวัติความเป็นมาที่ 
ชัดเจน พ.ศ.2541 สำนักงานโบราณคดีและพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติที่ 11 นครศรีธรรมราช ได้ทำการขุดค้นและ
ขุดแต่งเพ่ือบูรณะและเสริมความม่ันคง ลักษณะศิลปกรรมของเจดีย์เป็นเจดีย์ฐานเหลี่ยม ฐานชั้นล่างเป็นฐานเชียง
สูง มีซุ ้มประดับที่ฐานด้านละ 2 ซุ้ม ภายในซุ้มมีช้างค้ำอยู่ครึ ่งตัว ด้านหน้าทางทิศตะวันออกมีบันไดทางขึ้น 
รูปแบบศิลปกรรมเป็นเจดีย์สมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น27   

 

 
27 นงคราญ ศรีชาย, โบราณสถานในจังหวัดสุราษฎร์ธานี (สำนักงานโบราณคดีและ

พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติที่ 11 นครศรีธรรมราช, มปท),36-37. 



45 
 

 
สภาพเจดีย์วัดใน พ.ศ.2565

 
 ซุ้มช้างล้อม เจดีย์วัดใน พ.ศ.2565 

 



46 
 
เอกสารอ้างอิง 
 
กรมศิลปากร,  การศึกษาวิจัยเรื่อง วัดช้างล้อม  ในอุทยานประวัติศาสตร์ศรีสัชนาลัย อ.ศรีสัชนาลัย จ.สุโขทัย.  

กรุงเทพฯ: กองโบราณคดี,๒๕๓๐.  
กิติพงษ์ สนเล็ก, บทบาทของช้างในสมัยอยุธยา. สารนิพนธ์ศิลปศาสตร์บัณฑิต สาขาโบราณคดี ภาควิชา 
 โบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร,๒๕34.  
ฉัตตริน เพียรธรรม, เจดีย์ช้างล้อมวัดมเหยงคณ์ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา รูปแบบและ 

ความสัมพันธ์กับสถูปที่มีหัตถีปราการในศิลปะลังกา. วิทยานิพนธ์การศึกษาระดับมหาบัณฑิต 
สาขาประวัติศาสตร์ศิลปะ ภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร, 
๒๕56. 

นงคราญ ศรีชาย, โบราณสถานในจังหวัดสุราษฎร์ธานี. สำนักงานโบราณคดีและพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติที่ 11  
นครศรีธรรมราช, มปท.  

นิติ แสงวัณณ์และคณะ,รายงานการสำรวจแหลงโบราณคดีวัดวังไทร บานกำโลนตำบลกำโลน อำเภอลานสกา  
                    จังหวัดนครศรีธรรมราช. กรมศิลปากร โครงการโบราณคดีประเทศไทย (ภาคใต้), 2529.  
นันทนา วรเนติวงศ์,  จดหมายเหตุของวิละภาเคทะระ เรื่องคณะทูตลังกาเข้ามาประเทศ 

สยามและสยามูปทสัมปทา จดหมายเหตุเรื่องประดิษฐานพระสงฆ์สยามวงศ์ในลังกาทวีป. 
กรุงเทพฯ:กรมศิลปากร,2556.  

บุญส่ง เลขะกุล, ช้าง. พระนคร :รามินทร์การพิมพ์, 2497. 
สมชาติ มณีโชติ, คติเรื่องช้างในพุทธศาสนาจากหลักฐานศิลปะโบราณวัตถุแบบทวาราวดี. วิทยานิพนธ์ 

 การศึกษาระดับมหาบัณฑิต สาขาโบราณคดีสมัยประวัติศาสตร์ ภาควิชาโบราณคดี           
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร, ๒๕๒๔. 

สิริกานต์ ฮ่ันพิพัฒน์. เครื่องคชาภรณ์สมัยรัตนโกสินทร์: กรณีศึกษาเครื่องคชาภรณ์ช้างต้นในรัชกาลที่ 9.    
 การศึกษาตามหลักสูตรปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ ภาควิชา
ประวัติศาสตร์ศิลปะ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร, 2559. 

สุรพล ดำริห์กุล, เจดีย์ช้างล้อมกับประวัติศาสตร์บ้านเมืองและพระพุทธศาสนาลังกาวงศ์ในประเทศ ไทย. 
 กรุงเทพ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๕๔.ห้างหุ้นส่วน จำกัด บุญสุขใจ สงขลา, รายงานการขุด 
สำนักศิลปากรที่ 14 นครศรีธรรมราช,  รายงานการขุดค้นเจดีย์ท่านในกุฏิวัดราชบูรณะ ตำบลท่ามะพลา  

อำเภอหลังสวน จังหวัดชุมพร. เอกสารอัดสำเนา,2556.  
ห้างหุ้นส่วน บุญสุขใจ, รายงานขุดค้นแหล่งโบราณคดีวัดวังไทร (LK'13) บ้านวังไทร ตำบลกำโลน อ.ลานสกา 
 จ.นครศรีธรรมราช. เอกสารอัดสำเนา,2556. 
อนันต์ ชูโชติ,  เจดีย์วัดช้างรอบ อ.เมือง จ.กำแพงเพชร. สารนิพนธ์ ศิลปศาสตร์บัณฑิต ภาควิชาโบราณคดี  

มหาวิทยาลัยศิลปากร, 2523. 
 


